مطبوعات **أشبار اليوم** 

قطاع الثقافة

# قضایا إسلامیة معساصرة

تأليـف رمضـان عصيـفور

Constant and temperature entrance

### 1 Amend 1 2

بسم ألله الرحمن الرحيم

﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾

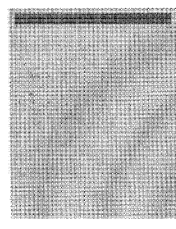
[الأنعام ١٥٩]

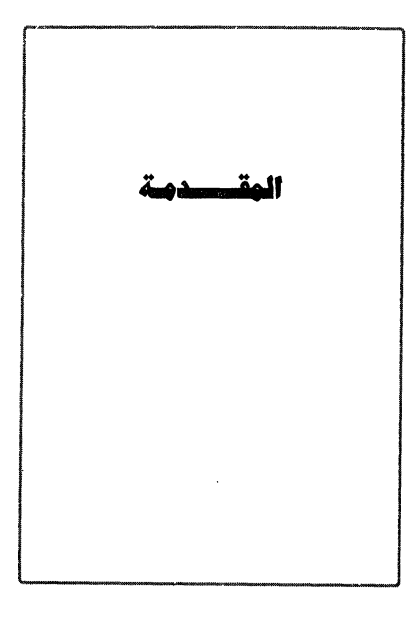
إلى روح الإمام الأكبر الدكتور عبد الحليم محمود (رضى الله عنه)

الذى أسلم وجهه إلى الله وهو محسن حتى لقى ربه عز وجل بنفس مطمئنة فجزاه الله تعالى عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء

#### الغلاف والإخبراج البضني :

مجــــدى حجـــازى





#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدى لولا أن هدانا الله تعالى . سبحانه وتعالى تفرد بصفات الجمال والجلال وتنزه عن الشريك والشبيه «ليس مناه شيء وهو السميع البصير »

والصلاة والسلام على الرحمة المهداة سيدنا محمد بن عبد اشر رسول رب العالمين ، هدى الله تعالى به الأمة ومحا به الظلمة وكشف به الغمة وأوجب علينا طاعته ولزوم الأدب في حضرته وبذلك فازت بالخيرية على سائر الأمم أمته . صلوات الله وسلامه عليه وآله وصحبه الكرام وبعد :

منذ زمن بعيد أقام المسلمون في كل بلاد الإسلام ـ شرقاً وغرباً ـ المساجد والقباب على وحول أضرحة الصالحين من العلماء والشهداء والأولياء . ويقيمون الصلوات في هذه المساجد . ويفد الكثيرون منهم لزيارة أصحاب هذه الأضرحة طلبا للثواب وتبركا بالصالحين . وظل هذا حالهم حتى أظهر الله الشيخ ابن تيمية رحمه الله تعالى . فأنكر على المسلمين ما يفعلون : بسبب مارآه في بلاد الشام وفي مصر من بعض المسلمين الذين أساءوا الأدب وانحرفوا بالزيارة عن طريق المتقين . وحولوا الزيارة الشرعية إلى زيارة بدعية ـ حسب فهمه وتقديره للأمور ـ تصل أحيانا إلى الإشراك بالله تعالى حسب زعمه . وسلك طريقه الكثير

من أتباعه وتلاميذه . وغلا بعضهم كثيرا فتزيد في الحكم من البدعة إلى الكفر والضلال . أي أن مارآه الشيخ بدعة أي مخالف للسنة الشريفة حسبوه هم كنرا وضلالا وكان الأمر الأوجب على اصحاب هذه المدرسة وعلى كل من خالفهم في الرأى ـ بدل أن يقيموا المعارك الكلامية التي توسع دائرة الخلاف بين المسلمين ـ أن يصلحوا للناس أخطاءهم . ويرشدوهم إلى طريق الهدى والفلاح والصواب .

ولم يكن حظ قنضية التوسل ومنا يتعلق بهنا أقل حظا عند الفريقين من قضية الزيارة فقد وجه الفريقان كل للآخر سيلا من الاتهامات والسباب لم يكن مألوفا ولامعروفا عند السنابقين من علماء السلف وأئمة المسلمين . فقد كنانوا كما قال الإمام الشافعي رضي الله عنه : « رأيي صنواب يحتمل الخطأ ورأى غيرى خطأ يحتمل الصواب » .

وكما قال أستاذه شيخ الأمة الإمام مالك بن أنس رضى الله عنه:

« كل يؤخذ من قوله ويرد إلاصاحب هذا القبر را الله ».

فكل علماء الأمة ـ قديما وحديثا ـ طلاب حق . وكلهم يبغون معرفة الحق . ليطمئنوا على صحة عبادتهم وعبادة الأمة معهم شعز وجل .

أما من يبغون غير ذلك . كمن يطلبون الرياسة أو مغالبة الخصم أو الرياء وطلب السمعة مثلا . فكل هؤلاء لايعدون من العلماء ولكنهم أدعياء .

وكم من العلماء قد ظلموا بسبب تعدى مثل هؤلاء عليهم بتنفيذ مقولاتهم ورد آرائهم بحجج وأسانيد باطلة . زينها لهم الشيطان فأتبعوه وسلكوا طريقه وتركوا سبيل المؤمنين . فأقاموا المعارك

<sup>■ •</sup> أ ■ قضايا إسلامية معاصرة

وبذروا بذور الشر وأقاموا بواعث الفتنة ففرقوا كلمة المسلمين . وأضعفوا شكيمتهم حتى أصبحت الأمة لقمة سائغة فى فم اعداء الإسلام الذين يكيدون له بليل ونحن عنهم غافلون. وتلك مصيبتنا.

نعيب زماننا والعيب فينا وما لزماننا عيب سوانا

وفى الآونة الأخيرة رزئت الأمة الإسلامية بوافد جديد يعمل بأسلوب جديد ولكن بفكر قديم البسه ثوبا جديدا ، ومنحه صفة الشرعية الإسلامية .

وقد سنحت له الظروف التى تمر بها الأمة بذلك فأخذ يلقى ما فى جعبته من فكر الخوارج وعقائد المعتزلة والشيعة والجهمية والقدرية والقرامطة والبهائية والقاديانية ويسمى ذلك منهجا وفكرا سلفيا، والسلف الصالح منه برئ.

فأحدث الفتنة . وظلم الشباب وأساء لقطاع عريض من أبناء الأمة الذين يحبون ويتمنون للأمة أن تعود إلى ما كان عليه أسلافها . فلن يصلح آخرها إلا بما صلح به أولها .

وفى ظل هذه الظروف القاسية الاجتماعية والاقتصادية والسياسية التى تمر بها الأمة الإسلامية وفى ظل كسل علمائها وتهاونهم فتحت من جديد ملفات قضايا عفا عليها الزمن وقال السابقون فيها كلمتهم \_ اتفقوا أو اختلفوا \_ ورضيت منهم الأمة مقولاتهم فيما اتفق عليه العلماء فعلوه وما اختلفوا حوله تناولوه بسعة صدر والتماس عذر ولكن بعثا للفتنة والفرقة من جديد طرح أعداء الأمة الإسلامية سواء كانوا من الداخل \_ وهم كثير من هؤلاء الذين أحبوا ما عند الأخرين وفضلوه على الاسلام \_ أم كانوا من الخارج قضايا ومسائل من شأنها أن تثير الجدل والمناقشات والسباب واللعنات . ولن يحسمها الخلاف أو الجدل ولكن هكذا أريد للناس أن يختلفوا وأن يتقاتلوا من جديد حول

مسائل وقضايا القبور وما يتصل بها من البناء حولها أو بجوارها وزيارتها والتوسل والتبرك بأصحاب القبور من الصالحين أنبياء كانوا أو أولياء وجواز الصلاة في مساجد الصالحين .

لذا فنحن نسمع من جديد سيلا من الاتهامات واللعنات واتهاما ظالما للعلماء لزعزعة الثقة فيهم . وتكفيرا للمجتمع وللأفراد ، وإنكارا لدور الأئمة والعلماء ورفضا جازما لتراثهم كل هذا وأكثر منه يقع كل يوم وفي كل بلد من بلاد الإسلام باسم السلفية والسلف منه برىء لأن السلف كانوا يعرفون المسلم المتسامح الفاضل . الذي يأخذ الأمور بمأخذ البجد وحسن الفهم والتماس العذر لمن يخالفه في الرأى

ولما كان الأمر يحتاج من المشتغلين بالعلم الإسلامي إلى تبصير المسلمين بشعائر دينهم وقول الحق فيما هو مطروح على الأمة من فكر تحيرت فيه أفهام الناس وتعددت فيه الاتجاهات لذلك فإنى كداعية أسهم بنصيبي في هذا الأمر قدر الجهد والطاقة وأنا لا أدعى علما وأريد بهذا البحث ومن خلاله أمرين:

الأول: أن يقول العلماء كلمتهم حتى يستريح الناس مما هم فيه من الحيرة والشاء فإنا نسمع من المسلمين ونقرا في وجوههم وهم يفدون إلينا بالمساجد مايدل على حيرتهم وخوفهم على عبادتهم. ودور العلماء في هذه المرحلة أن يبدلوا خوف الناس آمنا وطمأنينة.

الثانى: أنادى شباب المسلميان أن يتريثوا فى فهم الحقائق الدينية وأن يتصلوا بالعلماء. وعلماؤنا فيهم خير كثير وسوف يجدون عندهم بغيتهم وتحقيق مآربهم. وليعلموا أيضا: أن الدين لايؤخذ بالغلبة ولا بالتنازع وإنما الدين يؤخذ بالفهم السليم وبالتعقل والتزام طريق الحق.

<sup>■</sup> ۱۲ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

وهذا الذى تتضمنه هذه الصفحات هو محاولة جادة وصادقة ومخلصة أردت بها أن أتعرف ويعرف معى المسلمون وجه الحقيقة في هذه الأمور الخطيرة التي تتصل بمسائل العقيدة الإسلامية وهي أمور بعضها متفق عليه والبعض الآخر اختلف حوله العلماء فلنكن في تناولها كما كان السابقون من صدق النية وحسن الفهم وسلامة القصد وارجو أن يعلم القاريُ إن أكون قد وفقت فالفضل شوحده وإن قصرت فمني ومن الشيطان أرجو من الشتعالي أن يعفر ما أخطأت في فهمه ومازل به القلم كما أرجوه سبحانه وتعالى أن يغفر لعلمائنا وأن يجزيهم عن الأمة خير الجزاء وأسأله عز وجل أن يبصرنا بعيوبنا وأن يهدينا سواء السبيل إنه تعالى نعم المولى ونعم النصير.

المسؤلف ر**مضان أحمد عبد ربه عصفور** إمام وخطيب ومدرس أول مسجد السيدة نفيسة رضي الله عنها

توهيست

المطرية

السلف هم الجماعة المتقدمون من الناس. قال الله عز وجل

﴿ فجعلناهم سلفا ومثلا للآخرين ﴾ (١)

قال الفراء: يقول: جعلناهم سلفا متقدمين ليتعظ البهم الآخرون. وقال الجوهرى: وسلف الرجل:

آباؤه المتقدمون والجمع أسلاف وسلاف. وقال ابن منظور بعد أن ذكر بعض معانى السلف: وللسلف معنيان آخران: أحدهما: أن كل شيء قدمه العبد من عمل صالح أو ولد فرط يقدمه فهوله سلف وقد سلف له عمل صالح والسلف أيضا من تقدمك في الحسن والفضل وأحدهم سالف ومنه قول طفيل الغنوي يرثى قومه:

مضوا سلفا قصد السبيل عليهم

وصدرف المنايا بالرجال تقلب

أراد أنهم تقدمونا وقصد سبيلنا عليهم أى نموت كما ماتوا فنكون سلفا لمن بعدنا كما كانوا سلفا لنا . وفى الدعاء : واجعله سلفا لنا .

ثم قال: وقيل . سلف الإنسان من تقدمه بالموت من آبائه وذوى قرابته ولهذا سمى الصدر الأول من التابعين: السلف الصالح . أ . هد . لسان العرب.

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف: ٥٦

فكانت تخرج من المحن التى تعرضت لها وهى مرفوعة الرأس عالية الهامة . لأنه فى النهاية لايصح إلا الصحيح وليس أدل على ذلك من محنة أهل السنة بزعامة الإمام أحمد بن محمد بن حنبل رضى الله عنه وفى أيامنا هذه تواجه مسيرة أهل السنة نوعا جديدا من المحنة . بأسلوب جديد يختلف عما مضى رغم أن الهدف واحد وهو نفسه الهدف القديم وهو القضاء على جماعة أهل السنة لأنها قوة الإسلام الحقيقية. وبالقضاء عليها يضعف شأن الاسلام ويصبح المسلمون جسدا بلا حراك فيسهل لأعداء الإسلام نفى الإسلام والقضاء على ما بقى منه. إن مايسمى اليوم فى بلاد المسلمين بالحركة السلفية المعاصرة لهو أسلوب جديد فى الحركة الدائمة التى تعمل على قتل الإسلام فى نفوس المسلمين وذلك ببذر بذور الشقاق والخلافات وإقامة المنازعات والجدل الذى لايأتى إلا بالحسرة والندامة .

يقول الأخ الكريم: عبد الصفيظ بن ملك عبد الحق المكى فى مقدمة كتابه القيم « موقف أئمة الحركة السلفية من التصوف والصوفية » وهو كتاب جيد وظهوره كان ضروريا فكم من ظلم وقع على هؤلاء الأئمة الأعلام وكم من آراء دست عليهم. فهو بحق قولة حق مخلصة جزاه الله عنها خيرا يقول: وهذا الظلم والبهتان لم يبتل به الإسلام فقط. بل قد ابتليت به السلفية أيضا فنرى كذلك كل صاحب هوى وغرض يأتى بآراء شاذة وفاسدة ويسميها بالسلفية ويخدع بها البسطاء والسذج من المحبين للدين والسلف الصالح رحمهم الله وينشر فيهم الأفكار الخبيئة والآراء الباطلة المخالفة لأصول الدين ومذهب السلف الصالح وآرائهم ويتأثر الناس « مساكين » لدعاياتهم المكثفة ويغترون بها فيضلون ويهلكون.

قضايا إسلامية معاصرة ■ 19 ■

فكانت تخرج من المحن التي تعرضت لها وهي مرفوعة الرأس عالية الهامة. لأنه في النهاية لايصح إلا الصحيح وليس أدل على ذلك من محنة أهل السنة بزعامة الإمام أحمد بن محمد بن حنبل رضي الله عنه وفي أيامنا هذه تواجه مسيرة أهل السنة نوعا جديدا من المحنة . بأسلوب جديد يختلف عما مضى رغم أن الهدف واحد وهو نفسه الهدف القديم وهو القضاء على جماعة أهل السنة لأنها قوة الإسلام الحقيقية. وبالقضاء عليها يضعف شأن الاسلام ويصبح المسلمون جسدا بلا حراك فيسهل لأعداء الإسلام نفي الإسلام والقضاء على ما بقي منه. إن مايسمي اليوم في بلاد المسلمين بالحركة السلفية المعاصرة لهو أسلوب جديد في الحركة الدائمة التي تعمل على قتل الإسلام في نفوس المسلمين وذلك ببذر بذور الشقاق والخلافات وإقامة المنازعات والجدل الذي لاياتي إلا بالحسرة والندامة .

يقول الأخ الكريم: عبد الصفيظ بن ملك عبد الحق المكى فى مقدمة كتابه القيم « موقف ائمة الحركة السلفية من التصوف والصوفية » وهو كتاب جيد وظهوره كان ضروريا فكم من ظلم وقع على هؤلاء الأئمة الأعلام وكم من آراء دست عليهم. فهو بحق قولة حق مخلصة جزاه الله عنها خيرا يقول: وهذا الظلم والبهتان لم يبتل به الإسلام فقط. بل قد ابتليت به السلفية أيضا فنرى كذلك كل صاحب هوى وغرض يأتى بآراء شاذة وفاسدة ويسميها بالسلفية ويخدع بها البسطاء والسذج من المحبين للدين والسلف الصالح رحمهم الله وينشر فيهم الأفكار الخبيئة والأراء الباطلة المخالفة لأصول الدين ومذهب السلف الصالح وآرائهم ويتأثر الناس « مساكين » لدعاياتهم المكثفة ويغترون بها فيضلون ويهلكون.

قضايا إسلامية معاصرة ■ 19 ■

ولبس ببعيد ما جاءتنا به شرذمة ـ جهيمان العتبى ـ فى معقل الإسلام ومنبع الهدى بأم القرى ـ موسم حج عام ١٣٩٩ هـ حيث أخافوا عباد الله من الحجاج والمعتمرين والمصلين بحرم الله بالأسلحة المتنوعة ـ كما فعل القرامطة من قبل ـ حتى إنه عطلت شعائر الأذان والصلاة بالمسجد الحرام لنصف شهر وامتلأت خلاوى الحرم الشريف بالنجاسات والقاذورات طوال هذه المدة . ثم هم معتقدون بآراء وعقائد الخوارج الفاسدة وادعوا ظهور أمه مي المنتظر منهم أمام بيت الله كذبا وزورا ونشروا الفساد وكل ذلك باسم « السلفية » والله يشهد أن « السلفية » لاعلاقة لها البتة بكل ذلك ولايقول بشيء من ذلك أى من السلف الصالح رضى الله عنهم إلا إن أرادوا بالسلف : سلفهم من الخوارج السلف المسلمين « السلف الصالح والمفسدين ونحوهم . فنعم . وأما سلف المسلمين « السلف الصالح » فإنهم بريئون ورب الكعبة من هذه الضلالات .

وهكذا نسمع بين حين وآخر من بعضهم الطعن والتشنيع فيمن قلد إماما معينا في الأمور الفقهية ، وعمل بمذهب احد من الأئمة الأربعة المجتهدين المرضيين : أبى حنيفة ومالك والشافعي وأحمد رحمهم الله تعالى ورضى عنهم الذين أجمعت الأمة وعلماؤها منذ القرون الأولى على جواز تقليد أي منهم في الفقهيات .

ولكن ترى بعض أولئك المنحرفين فى نواح شتى من الأرض ينشرون باطلهم مدعين أن التقليد لأحد هؤلاء الأئمة الأربعة ونعوذ بالله بدعة ضلالة بل يتجرأ بعضهم إلى أكثر من ذلك ويقول: إنه ضلال وشرك

وكل هذا مع الأسف الشديد باسم السلفية المظلومة المسكينة أيضا.

<sup>■</sup> ۲۰ ■ قضايا إسلامية معاصرة

وينسى هؤلاء أو يتناسون أن أئمة الهدى والدين وأعلام العلم والايمان العاملين بهذه المذاهب والمقلدين لأئمتها مثل: الطحاوى والعينى والألوسى والقارى والزيلعى والدهلوى « الأحناف » والنووى ، والعسقلانى والغزالى وابن كثير والذهبى والسيوطى « الشافعية » والقرطبى والباجى وابن عبد البر وابن العربى « المالكية » وابن عقيل وابن قدامة والجيلانى والمقدسى وابن عبد الهادى « الحنابلة » بل وأئمة السلفية الحافظ ابن القيم وابن رجب الحنبليين ثم الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب وغيرهم عشرات الألوف من الائمة والعلماء الأجلاء يصبحون على هذا الرأى الفاسد « مشركين ومبتدعين » .

نعم هكذا يضللون ويكفّرون ويبدّعون أئمة السلفية وسادتهم وباسم « السلفية » فيا سبحان الله وكما يقال « الجنون فنون » ونسأل الله العافية . أ .هـ

إن دعاة السلفية المعاصرة قد استولوا على عقول وقلوب الشباب والشابات من المسلمين الذين يشكون فراغا دينيا فى ظل ظروف اجتماعية واقتصادية وسياسية تمر بها الأمة الإسلامية والعالم كله وفى غيبة أكيدة من علماء الإسلام الذين شغلوا كثيرا بأمور دنيوية الهتهم عن اداء رسالتهم فلم يكن الشباب المسلم مستهدفا لهم فاستغل هؤلاء المغرضون هذه الظروف وسيطروا على الشباب بكلمات معسولة والفاظ براقة وتصوير للأمور يأخذ بالعقول والألباب فاجتمع حولهم الشباب البرئ وظنوا فيهم الخير الكثير بعدما أفقدوهم الثقة فى علماء الإسلام فى كل بلاد المسلمين فاطاعوهم واستجابوا لهم وهذا أمر خطير وتكمن خطورته فيما انكشف من أفكار دعاة السلفية المعاصرة والتى نذكرها فيما يلى:

قضايا إسلامية معاصرة ≡ ٢١ ≡

أولا: تزييف المقالات وتغيير المفاهيم: مثل:

قولهم: التصوف زندقة ودجل وشعوذة وإلحاد. وهذا يعنى إطلاق هذه الأوصاف على الأئمة: الجنيد والفضيل بن عياض وسفيان الثورى وذى النون المصرى وابن المبارك والمحاسبى والغزالي والجيلاني والرفاعي والشاذلي وغيرهم.

وقولهم: بتحريم زيارة قبور الأولياء والعلماء فمن أين جاء هم هذا الاستثناء؟

وقولهم: بتحريم التوسل برسول الله والأدلة الصحيحة كثيرة ومتعددة وتحريمهم العمل بمصالح الدولة والجهات الحكومية. لأن الأجور منها محرمة لأنها ربوبة. وقولهم: بضرورة رفع رايات الجهاد. ضد من ؟ ضد الدول الإسلامية التي يعيشون فيها وليس ضد أعداء الإسلام. لذلك فهم يؤمنون بسياسة الإرهاب التي أصبحت في رأى بعضهم هي الحل الأمثل لمل المسلمين هداهم الله تعالى.

ثانيا: تكفير المجتمع أفرادا وجماعات.

فـتراهـم يسارعـون إلى الحكم على المسلم بالكفر لـمجـرد المضالفة حتى لم يبق من الـمسلمين مـسلم على وجه الأرض إلا القليل وفاتـهم أن واجب الأمر بالمعـروف والنهى عن المنكر لابد أن يتم بالحكمة والموعظة الحسنة إذا اقتـضى الأمر المجادلة قال الله عز وجل:

﴿ ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن ﴾ (١)

﴿ فَهِمَا رَحْمَةً مِنَ اللهُ لَـنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظَا غَلَـيَظَ القَلْبِ لانفضوا مِن حولك ﴾(٢)

<sup>(</sup>١) سورة النحل : ١٢٥ (

<sup>(</sup> ٢ ) سورة آل عمران : ١٥٩

<sup>■</sup> ۲۲ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

وهذا منهج سليم يؤتى ثمارا طيبة

وتكفير الناس قضية خطيرة أزعجت الكثير من العلماء إن لم يكونوا كلهم قال الإمام أحمد في عقيدة أهل السنة : ولا نكفر أحدا من أهل القبلة وهو رأى السلف الصالح جميعا.

وقال العلامة الإمام السيد أحمد مشهور الحداد: وقد انعقد الاجتماع على منع تكفير أحد من أهل القبلة إلا بما فيه نفى الصانع القادر جل وعلا أو شرك جلى لا يحتمل التأويل أو إنكار النبوة أو إنكار متواتر أو النبوة أو إنكار متواتر أو مجمع عليه ضرورة من الدين الدين .

والمعلوم من الدين ضرورة كالتوحيد والنبوات وختم الرسالة بمحمد ﷺ والبعث في اليوم الآخر والحساب والجزاء والجنة والنار يكفر جاحده ولا يعذر أحد من المسلمين بالجهل به إلا من كان حديث عهد في الإسلام فإنه يعذر إلى أن يتعلمه فإنه لايعذر بعده . أ . هـ

روى البخارى عن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال النبى عليه الله عنه الرجل الأخيه باكافر فقد باء بها أحدهما »

وأخرج أبو داود عن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول الله وأخرج أبو داود عن أنس رضى الله عن قال لا إلا الله لانكفره بذنب ولا نخرجه عن الإسلام بالعمل والجهاد ماض منذ بعثنى الله إلى أن يقاتل آخر أمتى الدجال لايبطله جور جائر ولا عدل عادل، والإيمان بالأقدار».

وقال إمام الحرمين رحمه الله: لو قيل لنا . فصلوا ما يقتضى التكفير من العبارات ممالا يقتضى . لقلنا : هذا طمع فى غير مطمع فإن هذا بعيد المدرك وعر المسلك يستمد من أصول

قضايا إسلامية معاصرة ■ ٢٣ ■

التوحيد ومن لم يحظ بنهايات الحقائق لم يتحصل من دلائل التكفير على وثائق . أ . هـ

إن الحكم بالتكفير على أى واحد من المسلمين ليس أمرا سهلا يصدره كل من هب ودب. ولكنه مسئولية خطيرة يتولاها كبار العلماء بعد مواجهة هادفة مع الشخص ومناقشته ليتضح الحق من الباطل لأنه ربما يكون متأولا أو متلقيا عن الغير أو قارئا لما لم يستطع فهمه.

كما أنه لايجوز تكفير مسلم بذنب ارتكبه لأن ارتكاب الذنب كبيرا كان أم صغيرا هو معصية مالم يستحل فاعله تلك المعصية.

مثل: لايزنى الزاني وهو مؤمن.

ومثل : العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر .

ومثل العينان تزنيان وزناهما النظر ومن خرجت من بيتها فهى زانية وكل عين رأتها زانية .

فتعمدوا التمسك بظواهر هذه النصوص وأشباهها انتصارا لرايهم فكانت أقوالهم المتهورة في الحكم بتكفير الأفراد والجماعات لعدم اعترافهم أو جهلهم بالمجازات اللغوية

ثالثًا: نبذ العلماء وتجهيل الأئمة.

وهذا موضروع خطير استهدفوا منه انصراف المسلمين عن علمائهم وبث بذور الخلاف والفرقة بين المسلمين وتوزيع الاتهامات على العلماء لفقد الثقة بهم فهم يقولون بحرمة تقليد الأئمة الأربعة ، وتسفيه أتباعهم واحتقارهم لأنهم مقلدون للأئمة ومنهم علماء بلغوا درجة الإمامة ومنهم محققون أفاضل. وكتاب:

<sup>■</sup> ۲۴ ■ قضايا إسلامية معاصرة

«الإقليد للأسماء والصفات والاجتهاد والتقليد»(۱) للشيخ محمد الأمين بن محمد المختار الجنكى الشنقيطى صاحب أضواء البيان طاقح بهذه الترهات وتلك الأوهام فهو يدعو إلى ابطال الأخذ عن الأثمة الأربعة لأن المسلمين جميعا يجب عليهم أن يأخذوا من الكتاب والسنة وتلك قولة حق يراد بها باطل . ولاعجب فهو لم يدرس سوى بعض المختصرات في فقه مالك كرجز الشيخ ابن عاشر وهل لمثل هذا أن يحكم على فقه الأئمة الأربعة ؟ وهو يجهل ما عندهم .

إن تقليد الأئمة أمر مجمع عليه لكل من لم يستطيع الاجتهاد كونه لا يملك الإمكانات التى تؤهله لذلك لأنه ليس من أهل البحث والنظر ولأن الأئمة لم يخرجوا عن الكتاب والسنة ثم هم يروجون شائعات مغرضة وقاتلة عن العلماء المعاصرين ويرمونهم بالعديد من الاتهامات ويصفونهم للشباب بأقبح الأوصاف لكى يربوا فى الشباب كراهية علمائهم حتى لايذهبوا إليهم ويظلوا على ما يتلقونه من هؤلاء الأفاقين من الدعاة أصحاب المارسيدس والشيفر.

رابعا: إثارة المسائل الخلافية وطرح القضايا الجدلية لإثارة الفوضى وبذر بذور الفتنة فتراهم يتكلمون فى مسائل فرعية يثيرون حولها جدلا لا تستحقه ويطرحون قضايا إيمانية من المشبه

﴿ فأما الذين في قلوبهم زيع فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وأبتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولين آمنا به ه (١)

والهدف من ذلك كله هو وضع المسلمين في حالة من عدم

<sup>(</sup>١) إن الدعوة إلى نبذ فقه الأئمة الأربعة مما يروج بين الشباب في هذه الأيام، وكل الذين يكتبون حول هذا الموضوع فإنهم إنما يرددون ما كتبه الشيعة في هذا المشأن كيدا مد لاهل السنة، ١٠ جم كتباب ( اختلاف أصول المذاهب للقاضي النعمان بن محمد ، الشيعي الإسماعيلي وهو من بين كتب الشيعة المنتشرة في بلادنا .

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران ۷

قضايا إسلامية معاصرة ■ ٢٥ ■

التوازن لإحداث خلل في تركيب المجتمع المسلم.

خامسا: السيطرة والاستيلاء على شباب المسلمين بالكلمات البراقة والأمانى الطيبة لإحداث شرخ فى بناء الأمة وإحلال الصراع بين الأبناء محل الهدوء والوفاق فيهتز كيان المجتمع المسلم من اساسه والشباب درعه الواقى فيصبح بذلك المجتمع المسلم لقمة سائغة فى فم اعداء الإسلام والمسلمين.

سادسا: رفع شعارات الجهاد المقدس ضد الكفرة والمشركين من أبناء الأمة بدلا من رفعها ضد أعداء الملة . فساد الإرهاب وأصبح أسلوبهم الفعال في التصفية الجسدية لكل من يخالفهم في الرأى وليس هذا من الإسلام في شيء.

يعتقدون كل هذه الأشياء باسم « السلفية » فهل هذا هو منطق السلف الصالح رضى الله عنهم. أبدا لن يكون هذا منطقهم ولن تكون تلك طريقتهم ولنأخذ واحدا من علماء الأمة زيفوا عليه أقوالا كثيرة ودسوا عليه أقوالا متعددة وردد أتباعه مقالات وآراء نسبوها إليه وهو منها برئ ذلكم هو الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى .

قال رحمه الله في رسالته الموجهة لأهل القصيم:

ثم لايخفى عليكم أنه بلغنى أن رسالة سليمان بن سحيم قد وصلت إليكم وأنه قبلها وصدقها بعض المنتمين للعلم فى جهتكم والله يعلم أن الرجل افترى على أمورا لم أقلها ولم يأت أكثرها على بالى.

فمنها قوله: إنى مبطل كتب المذاهب الأربعة وانى أقول إن الناس من ستمائة سنة ليسوا على شيء وإنى أدعى الاجتهاد وإنى خارج عن التقليد وإنى أقول إن اختلاف العلماء نقمة وإنى أكفر من توسل بالصالحين وإنى أكفر البوصيرى لقوله يا أكرم

<sup>■</sup> ۲۱ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

الخلق وإنى أقول: لو أقدر على هدم قبة رسول الله ولله الله الله المدمنها ولو أقدر على الكعبة الأخذت ميزابها وجعلت لها ميزابا من خشب.

وإنى أحرم زيارة قبر النبى ه وإنى أنكر زيارة قبر الوالدين وغيرهما وإنى أكفر ابن الفارض وغيرهما وإنى أكفر ابن الفارض وابن عربى وإنى أحرق دلائل الخيرات وروض الرياحين واسميه روض الشياطين

جوابي عن هذه المسائل: أن أقول: ﴿ سبحانك هذا بهتان عظيم ﴾ (۱) وقبله من بهت محمدا ﷺ أنه يسب عيسى بن مريم ويسب الصالحين تشابهت قلوبهم بافتراء الكذب وقول الزور قال تعالى ﴿ إنما يفترى الكذب الذين لايؤمنون بآيات الله ﴾ (۱) بهتوه ﷺ بأنه يقول: إن الملائكة وعيسى وعزيرا في النار فأنزل الله في ذلك ﴿ إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون ﴾ (۱) وقال في رسالة للسويدى عالم أهل العراق، وكان قد أرسل إليه كتابا يسأل فيه عما يشيعه بعض الناس قال فيها:

إن إشاعة البهتان بما يستحى العاقل أن يحكيه فضلا عن أن يفتريه مما قلتم: أننى أكفر جميع الناس إلا من اتبعني، ويا عجبا كيف يدخل هذا في عقل عاقل، وهل يقول هذا مسلم؟

وما قلتم: لو أننى أقدر على هدم قبة النبى ﷺ لهدمتها، وفى دلائل الخيرات وحرمته، وأنهى عن الصلاة على النبى ﷺ بأى النظم كان، فهذا من البهتان.

وقال: وما قلتم: إننى أكفر من توسل بالصالحين وأكفر البوصيرى لقوله: يا أكرم الخلق وأنكر زيارة قبر النبى على وأنكر زيارة قبر الوالدين وغيرهم وأكفر من حلف بغير الله. جوابى على

<sup>(</sup>١) سورة النور : ١٦ (٢) سورة : النحل ١٠٥

<sup>(</sup> ٣ ) سورة الأنبياء: ١٠١

قضايا إسلامية معاصرة • ٧٧ =

ذلك . أقول : سيحانك هذا بهتان عظيم. أ. هـ

( آنظر مجموعة مؤلفات الشيخ : الرسائل الشخصية )

وفيما نقله الشيخ محمد منظور النعمانى رئيس قسم الحديث بدار العلوم ندوة العلماء بلكناؤ الهند: يحقول الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب رحمهما الله تعالى (١):

فأخبرناهم بأن الذى نعتقد وندين الله به هو مذهب أهل السنة والجماعة وسلف الأمة في أصول الدين، وأما في الفروع فنحن على مذهب الإمام أحمد بن حنبل ولا ننكر من قلد الأئمة الأربعة ولا نستحق مرتبة الاجتهاد ولا أحد منا يدعيه إلا أن في بعض المسائل إذا صح لنا نص جلى من كتاب الله أو السنة غير منسوخ ولا مخصوص ولا معارض بأقوى منه وقال به أحد من الأئمة الأربعة اخذنا به وتركنا المذهب، وقد سبق من أئمة المناهب الأربعة اختيارات لهم في بعض المسائل مخالفة لمذهب الملتزمين تقليد صاحبه ... إلخ

وينهى قوله بما يلى:

ولا ننكر الطريقة الصوفية وتنزيه الباطن من رذائل المعاصى المتعلقة بالقلب والجوارح مهما استقام صاحبها على القانون الشرعى والمنهج القويم المرعى، إلا إننا لا نتكلف له تأويلا فى كلامه ولا فى أفعاله ولا نعول ونستعين ونسنتصر ونتوكل فى جميع أمورنا إلا على الله تعالى. وهو حسبنا ونعم الوكيل ونعم المولى ونعم النصير وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم ا. هـ

وأقول مختتما هذا القول بما روى عن على بن أبى طالب

<sup>(</sup>١) نقله من كتابه ( الكلمات النافية في المكفرات الواقعة )

<sup>■ 👫 🗷</sup> قضايا إسلامية معاصرة

رضى الله عنه. فقد سئل: عن المخالفين له من الفرق. أكفارٌ هم؟ قال: لا. إنهم من الكفر فروا

فقيل: أمنافقون هم؟ فقال: لا. إن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلا وهؤلاء يذكرون الله كثيرا. فقيل: أي شيء هم؟

قال: قوم أصابتهم الفتنة فعموا وصموا.

أسال الله تعالى لى ولهم وللأمة كلها الهداية والتوفيق والرشاد .

### الفصل الأول

## الشيور والأشرطة البناءالةبور

الجنباء القبور الإراقام الألفيات

٢. بثاله المساجد رملي: القبور والمسلام فيها

#### بناءالقبور

خلق الله الإنسان وأنعم عليه بنعم كثيرة (وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها)

وجعله خليفة في الأرض (وإذ قال ربك للملائكة الني جاعل في الأرض خليفة).

فقالت الملائكة: (أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء). طلبا للفهم ولمعرفة ما غاب عنهم وليس اعتراضا على مشيئة اش تعالى. لأن الملائكة عليهم السلام. كما وصفهم ربهم عز وجل: (لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون). وقال تعالى فيهم: (بل عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون)(1).

ولذلك قالوا لله عز وجل: (ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك) إنهم يستفسرون عن هذا الأمر الذى رجح كفة بنى آدم المؤهلين للمعصية على كفة الملائكة المعصومين وهم أحق بالخلافة من الإنسان. ولم تقصد الملائكة بهذا القول التعالى والتفاخر ولكنهم يطلبون علم ذلك من الله تعالى. فقال لهم الحق تبارك وتعالى: (إنى أعلم ما لا تعلمون).

وسألهم ربنا عز وجل فلم يستطيعوا الإجابة وتفوق عليهم الإنسان. (وعلم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة. فقال انبئونى بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين. قالوا سبحانك لا علم لنا

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ٢٧

إلا ما علم تنا إنك أنت العليم الحكيم. قال ياآدم أنبئهم بأسمائهم فلما أنباهم بأسمائهم قال ألم أقل لكم إنى أعلم غيب السموات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون).

ولما أنبأهم بأسمائهم وعلموا ما لم يكونوا يعلمونه. أمرهم الله تعالى بالسـجود لآدم عليه السـلام اعترافا منهم بفضله وأداء له بحقه واعتذارا منهم عما قالـوه وكان ذلك الأمر امتحانا آخر تفوق فيه الملائكة وأخفق فيه إبليس فلعنه الله تعالى: (فإذا سـويته ونفخت فيه من روحى فقعوا له سـاجدين فسجـد الملائكة كلهم أجمعون إلا إبليس استكبر وكان من الكافرين)()

لقد نجصوا في تنفيذ أمر الله تعالى وسقط إبليس إلى الهاوية لأنه رأى لنفسه فضلا على آدم وأضدته العزة بالإثم فلم ينفذ أمر ربه. فطرده الله عن وجل ولعنه إلى يوم الدين. فكان إبليس أكبر أعداء الإنسان (فأزلهما الشيطان عنها فأخرجهما مما كان فيه وقلنا الهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين)(1).

إن لآدم عليه السلام ولذريته من بعده كرامة عند الله تعالى. لقد اصطفاهم وفضلهم على كثير ممن خلق تفضيلا. قال تعالى: (ولقد كرمنا بنى آدم وحملناهم فى البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا)(٢).

والمستثنى في الآية: جنس الملائكة أو الخواص منهم.

فالإنسان فضله الله تعالى على كثير ممن خلق بالغلبة وجمال الصورة (لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم)(1).

يقول ابن عباس رضى الله عنهما: لأنه يأكل بيده لابغمه كما

<sup>(</sup>۱) سورة الزمر: ۷۲

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: ٧٠ (٤) سورة التين: ٤

<sup>■</sup> ۴ 🗷 قضايا إسلامية معاصرة

تأكل الصيوانات فهذا الإنسان إذا ماقضى نحبه وأسلم الروح لبارئها. وجب على الناس غسله وتكفينه والصلاة عليه ودفنه. والدفن ايضا مكرمة للإنسان وجبت له دون سائر المخلوقات. حماية له من السباع والكلاب. ومنعا لرائحة جيفته من الانتشار حتى لا يتأذى بها سائر إخوانه من الأحياء والدفن لا يكون إلا فى قبر معد لذلك على شكل مخصوص. ويدفن فيه الميت بكيفية خاصة قال الإمام القرطبي فى تفسيره الجامع لأحكام القرآن:

قال الله تعالى (ثم أماته فأقبره) أى جعل له قبرا يوارى فيه إكراما له. ولم يجعله مما يلقى على وجه الأرض تأكله الطير والعوافي. قاله الفراء.

وقال أبو عبيدة (أقبره) جعل له قبرا وأمر أن يقبر. قال أبو عبيدة: ولما قتل عمر بن هبيرة ـ بأمر الحجاج ـ صالح بن عبدالرحمن.. قال بنو تميم للحجاج: أقبرنا صالحاً. أي إئذن لنا في أن نقبره فقال لهم: دونكموه.

وقال أيضا: في تفسير قول الله تعالى: حتى (زرتم المقابر).

(المقابر) جمع مقبرة ومقبرة - بفتح الباء وضمها - والقبور جمع قبر. قال:

اري أهل القصور إذا أميتوا

بنوا فوق المقابر بالصخور

ابوا إلا مبساهاة وفخسرا

على الفقراء حتى في القبور

وقال ابن منظور في لسان العرب:

(قبر) القبر: مدفن الإنسان . وجمعه قبور «بضم القاف والباء» والمقبر (بفتح الباء) مصدر والمقبرة بفتح الباء وضمها موضع القبور.

قضايا إسلامية معاصرة 🗷 🗖

قال سيبوبه: المقبرة ليس على الفعل ولكنه اسم.

، ثم قال ابن منظور: وقبره يقبره ويقبره (بفتح الباء وضمها): دفنه. واقبره: أي جعل له قبرا.

وأقبر: إذا أمر إنسانا بحفر قبر. أ. هـ.

فالقبر هو تلك الحفرة المعدة في الأرض على وجه مخصوص لدفن الميت.

روى الترمذى بسنده عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال النبى ﷺ: (اللحد لنا والشق لغيرنا).

فاللحد هو: الشق في عرض القبر جانب القبلة. والشق هو: الضريح وهو الشق في وسط القبر قال التوريشتي رحمه الله تعالى: (أي اللحد آثر وأولى لنا. والشق آثر وأولى لغيرنا. أي هو اختيار من كان قبلنا من أهل الإيمان. وفي ذلك بيان فضيلة اللحد. وليس فيه نهى عن الشق. لأن أبا عبيدة مع جلالة قدره في الدين والأمانة كان يصنعه ولأنه لو كان منهيا لما قالت الصحابة: أيهما جاء أولا عمل عمله. ولأنه قد يضطر إليه لرخاوة الأرض).

وقال الطيبى رحمه الله تعالى: (ويمكن أنه عليه الصلاة والسلام عنى بضمير الجمع نفسه. أي أوثر لي اللحد. وهو إخبار عن الكائن فيكون معجزة).

وقيل: معناه: اللحد لنا معشر الأنبياء. والشق جائز لغيرنا.

قال المبارك فورى في تحفة الأحوذي بعد ذكره لقولي التوريشتي والطيبي:

قلت: الصحيح هو ما ذكره التوربشتى ويؤيده حديث جرير بن عبدالله. بلفظ: اللحد لنا والشق لغيرنا. أهل الكتاب) أ . هـ.

روى ابن ماجة عن عائشة رضى الله عنها قالت:

(لما مات رسول الله ﷺ. اختلفوا في اللحد والشق حتى تكلموا

<sup>■ 📆 🗷</sup> قضايا إسلامية معاصرة

فى ذلك وارتفعت أصواتهم. فقال عمر رضى الله عنه: لا تصخبوا عند رسول الله ﷺ حيا ولا ميتا أو كلمة نحوها. فارسلوا إلى الشقاق واللاحد جميعا. فجاء اللاحد فلحد لرسول الله ﷺ. ثم دفن ﷺ.

ويستحب أن يكون القبر في المقبرة المعدة لذلك ويجوز أن يكون في غيرها.

قال أبو اسحاق الشيرازى رحمه الله تعالى فى كتابه: المهذب. (دفن الميت فرض على الكفاية. لأن فى تركه على وجه الأرض هتكا لحرمته ويتأذى الناس برائحته والدفن فى المقبرة أفضل. لأن النبى على كان يدفن الموتى بالبقيع. ولأنه يكثر الدعاء له ممن يزوره. ويجوز الدفن فى البيت. لأن النبى يلى دفن فى حجرة عائشة رضى الله عنها فإن قال بعض الورثة يدفن فى المقبرة. وقال بعضهم: يدفن فى البيت. دفن فى المقبرة. لأن له حقا فى البيت فلا يجوز إسقاطه. ويستحب أن يدفن فى أفضل مقبرة. لأن عمر استأذن عائشة رضى الله عنها أن يدفن مع صاحبيه. ويستحب أن تجمع الأقارب فى موضع واحد. لما روى أن النبى ويستحب أن تجمع الأقارب فى موضع واحد. لما روى أن النبى عند رأس عثمان بن مظعون صخرة وقال: أعلم بها قبر أخى لأدفن إليه من مات).

ثم قال رحمه الله تعالى: والمستحب أن يعمق القبر قدر قامة وبسطة \_ أن يقوم الرجل في القبر ويبسط يده إلى أعلاه \_ لما روى أن عمر رضى الله عنه أوصى أن يعمق القبر قدر قامة وبسطة ويستحب أن يوسع من قبل رجليه وراسه لما روى أن النبي على قال للحافر:

أوسع من قبل رجليه وأوسع من قبل رأسه.

فإن كانت الأرض صلبة الحد لقوله ﷺ «اللحد لنا والشق لغيرينا».

قضايا إسلامية معاصرة ₩ ♥♥ ₪

وإن كانت رخوة شق الوسط. أ . هـ

وقال الإمام ابن حزم الظاهرى فى المحلى: ونستحب اللحد. وهو الشق فى أحد جانبى القبر وهو أحب إلينا من الضريح وهو الشق فى وسط القبر. ونستحب اللبن أن توضع على فتح اللحد.

ونكره الخشب والقصب والحجارة. وكل ذلك جائز.

وقال القنوجي .. زيدى .. في كتابه الروضة الندية:

ويجب دفن الميت. أى مواراة جيفته فى حفرة قبر بحيث لا تنبشه السباع. وتمنعه من السباع ولا تخرجه السيول المعتادة. ولاخلاف فى ذلك. وهو ثابت فى الشريعة ثبوتا ضروريا. وقال النبى على (احفروا واعمقوا واحسنوا) اخرجه النسائى والترمذي وصححه.

ولا باس بالضرح واللحد أولى. لأن اللحد أقرب من إكرام الميت. وإهالة التراب على وجهه من غير ضرورة سوء أدب ودليله حديث: إن أبا عبيدة بن الجراح كان يضرح وإن أبا طلحة كان يلحد).

وقد أخرجه ابن ماجة من حديث ابن عباس بإسناد ضعيف.

وأجمعت الأمة على أنه لايزاد القبر عن سطح الأرض أكثر من قدر شبير لما روى القاسم بن محمد قال: (دخلت على عائشة رضى الله عنها فقلت: اكشفى لى عن قبيسر رسول الشي وصاحبيه. فكشفت لى عن ثلاثة قبور لا مشرفة ولا لاطئة).

ويقول أبو اسحاق الشيرازى الشافعى: ويسطح القبر ويوضع عليه الحصى. لان النبى عليه السلام ووضع عليه السلام ووضع عليه حصى من حصى العرصة. وقال أبو على الطبرى. الأولى في زماننا أن يسنم لأن التسطيح من شعار الرافضة.

<sup>■ 👫 🗷</sup> قضايا إسلامية معاصرة

ويرش عليه الماء لما روى جابر أن النبى على شهر ابنه ابراهيم عليه الماء زال أثره فلا ابراهيم عليه الماء زال أثره فلا يعرف ويستحب أن يجعل عند رأسه علامة من حجر أو غيره لان النبى على دفن عثمان بن مظعون ووضع عند رأسه حجرا ولانه يعرف به فيزار) انتهى.

## جوازبناء القبرء

إن السؤال الذى يتبادر إلى الذهن هو: هل يجوز بناء جدران القبر لمنعها من السقوط والتهاويل أو لحماية الميت من السباع والذئاب أو لمنع رائحته من الانتشار خارج القبر؟

لقد تكلم الناس في هذا الموضوع كثيرا. واختلفوا في امره إلى فريقين:

فأما الفريق الأول: فإنهم يقولون بكراهة بناء القبور والبناء عليها. لما رواه مسلم عن جابر بن عبدالله رضى الله عنه قال: (نهى رسول الله ﷺ. أن يجصص القبر وأن يقعد عليه. وأن يبنى عليه).

ورواه البغوى رحمه الله تعالى في شرح السنة بسنده عن أبي الزبير عن جابر بن عبدالله قال:

( انهى عن تقصيص القبور. فقيل له: عن النبي هي قال: ذلك أراده ).

والتقصيص هو: التجصيص. والقصة: الجص.

ولما رواه مسلم أيضا من حديث أبى الهياج عن على رضى الله عنه. أن رسول الله عليه بعثه وقال له: (آلا تدع تمثالا إلا طمسته. ولا قبرا مشرفا إلا سويته).

وأما الفريق الثاني: فإنهم يقولون بجواز بناء القبور والبناء عليها لأن النبي على مانهي عن ذلك إلا قوما كانوا حديثي عهد

قضايا إسلامية معاصرة ₹ ٢٩ ₪

بالشرك وعبادة الأوثان وتاليه الموتى. والتفاخر. بأمجادهم. ومعلوم ضرورة: أن الحكم يدور مع علته وجودا وعدما. وحيث إن هذه الظروف التى كانت قائمة فى بداية الدعوة قد انتهت بعد ما استقر الإيمان فى قلوب المسلمين وملك الإسلام عليهم كل حياتهم. حتى أزال من نفوسهم ما كان يعلق بها من آثار الجاهلية. فإنه: لا مانع من بناء القبور والبناء عليها. لأن العلة التى كانت سببا فى النهى قد قضى عليها ولم تصبح ذات بال. كما أن الإسلام قد أخذ طريقه إلى خارج الجزيرة العربية ذات الأرض الصحراوية. وانتشر فى بلاد سهلة التربة مرخوة أو طينية الأمر الذى يحتم بناء القبر إكراما للميت حتى لا يتهايل القبر عليه الويتعرض للبلل أو الرطوبة من أثر المياه الجوفية القريبة من سطح الأرض فى كثير من بلاد المسلمين التى تكثر بها الأنهار والبحيرات. فإذا ما كان القبر فى مثل هذه التربة فإنه يصبح من الضرورى بناؤه محافظة على الميت وإكراما له.

وقد كان السبب في نهى النبى على عن بناء القبور أو البناء عليها هو نفس السبب الذي جعله على ينهى عن زيارة القبور. ثم عاد وأمر بذلك بعدما اطمأن إلى تمكن العقيدة الخالصة من نفوس الناس. لذلك أذن لهم.

فقد روى البغوى بسنده عن سليمان بن بريدة عن أبيه. قال:

قال رسول اش ﷺ: (نه يتكم عن زيارة القبور. فزوروها. فإن زيارتها تذكر).

ورواه غيره بنحوه أو بالفاظ تقرب منه.

وروى الحاكم في مستدركه عن أبي الزبير عن جابر قال:

( نهى رسول الله ﷺ أن يبنى على القبر أو يجصص أو يقعد يه ونهى أن يكتب عليه).

<sup>■ • \$ ■</sup> قضايا إسلامية معاصرة

قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم. وقد خرج بإسناده غير الكتابة فإنها لفظة صحيحة غريبة. وكذلك رواه عن ابن جريح عن أبى الزبير عن جابر قال:

(نهى رسول الله ﷺ عن تجصيص القبور والكتابة فيها والبناء عليها والجلوس عليها).

ثم قال الحاكم: هذه الأسانيد صحيحة , وليس العمل عليها. فإن أثمة المسلمين من الشرق إلى الغرب مكتوب على قبورهم وهو عمل أخذ به الخلف عن السلف. [قال البرزلي: فيكون إجماعاً](١).

وقال الشيخ زاهد الكوثرى رحمه الله تعالى: إن حديث أبى الهياج فى إسناده اختلاف مع عنعنة حبيب بن أبى ثابت. وكذلك حديث جابر فيه عنعنة أبى الزبير. أ . هــ

ومعنى كلام الحاكم رحمه الله تعالى. أن العمل ليس على هذه الأحاديث. لحتمية صرفها عن ظاهرها أو لاحتمال نسخها. وأن قبور أئمة المسلمين من الشرق إلى الغرب مبنية وعليها الكتابة خلفا عن سلف. وقد ثبت أن النبى على قد وضع حجرا على قبر ابن مظعون وقال (اتعلم به قبر أخي) بعد نهيه عن تجصيص القبور والبناء عليها والكتابة عليها والقعود عليها.

فقد روى أبو داود في السنن عن كثير بن زيد المدنى عن المطلب قال:

لما مات عثمان بن مظعون اخرج بجنازته ودفن. امر النبي ﷺ رجلا ان ياتيه بحجر فلم يستطع حمله. فقام إليه رسول الله ﷺ وحسر عن ذراعيه. قال كثير قال المطلب: قال الذي يخبرني عن رسول الله ﷺ وسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) الفتارى الكبرى الفقهية : ١٦/٢

حين حسر عنهما. ثم حمله فوضعه عند رأسه وقال:

(أتعلم بها قبر أخى وأدفن إليه من مأت من أهلى).

قال الشيخ سلامة القضاعي العزامي رحمه الله تعالى في كتابه البراهين الساطعة:

وقوله عليه الصلاة والسلام عند وضع الحجر عند القبر (اتعلم به قبر أخى) في قوة التصريح بعلة وضع هذا الحجر فيفيد عدم تعيين هذه العلامة الخاصة. وإنما المدار على ما يفيد معرفة القبر وذلك مما يتغير بتغير الأزمان. فكان هذا النوع من إعلام القبر بحجر أو صخرة كافيا في ذلك العهد الشريف النبوى. حيث القلوب مملوءة بخشية الرحمن فلا يجترىء الناس على تغيير منار القبر ولا إزالة ما جعل علما عليه. فلما وقع التساهل في ذلك. رأوا أنه لا بأس من جعل علامة القبور المعظمة البناء عليها فإنه لما وقعت حوائط الحجرة الشريفة. لم يكتفوا بجعل حجر عند قبر الصديق أو الفاروق بل ادخلوهما في بنائها ورفعوا البناء واحكموه واجتهدوا في إتقانه حتى يكون علامة باقية لا تتلاعب بضياعها أيدى العابثين. وتبع الخلف في ذلك السلف الصالح.

ومن تلك الأغراض الشريفة. استظلال الزائرين بها وتيسير مكثهم للذكر والتلاوة. ومنها أن تكون حفظا للقبر الذي ثبتت حرمته في الشرع. عن دخول الدواب والكلاب ووقوع القاذورات عليه إلى غير ذلك مما أفاض في بيانه المحققون من العلماء، انتهى.

إن أصحاب هذا الرأى وهم يقولون بجواز بناء القبور والبناء عليها فإنهم يذهبون إلى كراهية البناء في الحالات التالية:

١ - فى حالة الأرض المسبلة للدفن لئلا يضيق على الناس فى أماكن الدفن.

<sup>■ \$7 ₪</sup> قضايا إسلامية معاصرة

٢ - إذا أقيم البناء بغرض الزينة والمباهاة والتفاخر. لأن المقام مقام عظة وعبرة.

٣ - فى حالة عدم انتفاع المسلمين وكذا الميت بما يبنى
 كالاستظلال به أو حفظ القبر من القانورات ودخول الدواب
 والكلاب.

فإنه يكره بناء القبور والبناء عليها في هذه الحالات مجتمعة أو في إحداها. لحدوث ضرر مادي ومعنوي.

أما إذا كان البناء لتحقيق منفعة ولم يكن باحد هذه الأستُبابُ فإنه يجوز بلا كراهة وخاصة إذا دعت الضرورة لقيامه.

قال الإمام الشافعي رضى الله عنه في الأم من رواية تلميذه الربيع بن سليمان رحمه الله تعالى:

واحب أن لا يزاد فى القبر تراب من غيره. وليس بأن يكن فيه تراب من غيره ارتفع جدا. وإنما أحب أن يشخص على وجه الأرض شبرا أو نحوه واحب أن لا يبنى ولا يجصص. فإن ذلك يشبه الزينة والخيلاء وليس الموت موضع واحد منهما ولم أر قبور المهاجرين والأنضار محصصة.

ثم قال: وقد رايت من الولاة من يهدم بمكة ما يبنى فيها. فلم أر الفقهاء يعيبون ذلك فإن كانت القبور فى الأرض يملكها الموتى فى حياتهم أو ورثتهم بعدهم. لم يهدم شئ أن يبنى فيها. وإن يهدم إن هدم مالا يملكه أحد فهدمه لئلا يحجر على الناس موضع القبر فلا يدفن فيه أحد فيضيق ذلك بالناس.

فالإمام الشافعي رضى الله عنه يقرر أمورا ثلاثة هي:

الأول: الا يشخص القبر على وجه الأرض أكثر من شبر. وهذا أمر مجمع عليه.

قضايا إسلامية معاصرة■ \$₹ ₪

. الثانى: يكره بناء القبر أو البناء عليه ولا يخصص إذا كان ذلك يتم بغرض الزينة والخيلاء.

الثالث: لا يجوز هدم ماتم بناؤه إذا كانت الأرض ملكا للميت أو ملكا لورثته من بعده

وقال الإمام علاء الدين الكاساني رحمه الله تعالى في كتابه: بدائم الصنائع في ترتيب الشرائع:

ويجعل على اللحد اللبن والقصب. لما روى أنه وضع على قبر رسول الله على من قصب. وروى أنه على فرجة فى قبر فأخذ مدرة وناولها الحفار وقال: (سد بها تلك الفرجة. فإن الله تعالى يحب من كل صانع أن يحكم صنعه).

والمدرة: قطعة من اللبن. وروى عن سعد بن أبى وقاص أنه قال: (اجعلوا على قبرى اللبن والقصب كما جعل على قبر رسول الشيخ وقبر أبى بكر وعمر) ولأن اللبن والقصب لابد منهما ليمنعا ما يهال من التراب على القبر من الوصول الى الميت. ويكره الأجر ودفوف الخشب. لما روى عن ابراهيم النضعي أنه قال: كانوا يستحبون اللبن والقصب على القبور وكانوا يكرهون الأجر، وروى أن النبى على أن تشبه القبور بالعمران والأجر والخشب مما يستعمل للزينة. ولا حاجة إليها للميت. ولأنه مما قبره بنار. فيكره أن يجعل على الميت تفاؤلا. كما يكره أن يتبع قبره بنار تقاؤلا. وكان الشيخ أبو بكر محمد بن الفضل البخارى يقون: لا بأس بالأجر في ديارنا لرضاوة الأراضي. وكان أيضا يجوز دفوف الخشب واتخاذ التابوت للميت. حتى قال: لو اتخذنا تابوتا من حديد لم أر به بأسا في هذه الديار) انتهى.

إن القاعدة الفقهية تقول: الضرورات تبيح المحظورات والضرورة تقدر بقدرها.

<sup>■ 👯 🗷</sup> قضايا إسلامية معاصرة

وإعمالا لهذه القاعدة نقول: إن بناء القبور أو البناء عليها باستخدام اللبن أو الآجر أو القصب أو الخشب أو غيرها من مواد البناء يتقرر استعماله حسب طبيعة الأرض التي يراد الدفن فيها وهو ما يستفاد من أقوال الأثمة والعلماء.

فالأراضى الطينية الرخوة والأراضى الرملية الهشة ذات الرمال الناعمة. والأراضى التى يرتفع فيها منسوب المياه. كل هذه الأنواع من الأراضى يحتاج القبر فيها إلى بناء جيد حماية لجسد الميت ومحافظة على كرامته. وأما إذا كانت الأرض صلبة ومتماسكة فإنه لا يحتاج القبر فيها للبناء بخلاف الأراضى المشار إليها لأن البناء فيها توجبه الضرورة هذا وقد استثنى محقق الشافعية وغيرهم قبور الأنبياء والصالحين من كراهة البناء عليها في الموقوفة والمسبلة والأولى منه إذا كانت الأرض ملكا لهم. وهو كما قالوا.

فإن إصحاب رسول الله الله قد فتحوا بيت المقدس وبلاد الشام. وبها البناء على قبر سيدنا ابراهيم الخليل عليه السلام وقبور أولاده اسحاق ويعقوب وغيرهما من صالحي أهل بيته وفي بيت المقدس البناء على قبر سيدنا داود وغيره. ولم يامر عمر بهدمه ولا أحد من الصحابة ولا استحب ذلك العلماء من بعدهم.

وكانت سيدتنا الزهراء رضى الله عنها تزور قبر عمها حمزة رضى الله عنه وترمه. ولم يمنعها رسول الله هم من ذلك ولا أحد من الصحابة بعده كما روى فى كتب السنة فقد روى الحاكم من حديث على بن الحسين رضى الله عنهما عن على: أن فاطمة بنت النبى هي كانت تزور قبر عمها حمزة كل جمعة. فتصلى وتبكى عنده.

وفى بعض الروايات: وكانت ترمه أى تجمع عليه ما تهايل من

قضايا إسلامية معاصرة ■ 40 ■

ترابه أو ما أزيل عنه بفعل الريح وخلاصة القول في هذه القضية

- (۱) من السنة آلا يبنى القبر ولا يجصص ولا يكتب عليه ولا يزيد ارتفاعه عن سطح الأرض إلا بمقدار شبر أو نحوه. ويسطح القبر وهو مذهب مالك رضى الله عنهما.
- ر. (٢) يجوز بناء القبر وقد يجب إذا كانت الأرض طينية رخوة أو رملية متهالكة أو يرتفع بها منسوب المياه الجوفية. وهذا من باب الضرورات.
- (٤) نهب بعض العلماء إلى القول بكراهة بناء القبور والبناء عليها للتنزيه. وهم الجمهور وقال آخرون إن الكراهة للتحريم. والأصح أن الكراهة للتنزيه.

## إقامة القباب

القباب: جمع قبة. وهى تجمع أيضا على: قبب. والقبة هى: السقف بيضاوى الشكل الذى يمثل نصف الدائرة. وتعرف القبة قديما وحديثا. وقد عرفها العرب منذ الجاهلية.

ولقد أقام المسلمون. القباب فوق المساجد ومشاهد الأولياء والصالحين وفوق قبر النبى في وقبرى صاحبيه. وذلك بغرض صيانة هذه المشاهد والأضرحة وحماية لها من تأثير العوامل الجوية من العواصف والسيول والرياح والأمطار حتى لا تندثر وتضيع. كما وقع للعديد من قبور الأنبياء والمرسلين صلوات الله وسلامه عليهم. إن لم يكن لجميعهم. حتى أصبح الناس لا يعرفون سوى قبر النبى في وما سواه فإنه لا يعرف على التحقيق.

والقباب معروفة منذ عصر النبوة وما قبله. وقد فعلها السلف رضوان الله عليهم ولكن بشئ من البساطة وتطور بناء القباب بتطور الظروف والأيام وقد لعبت الحضارة الإسلامية المعمارية دورا كبيرا في تطور بنائها وتشييدها وزخرفتها وكان الأصل في إقامتها هو الانتفاع بها. إما للمحافظة على القبر وإما للاستراحة في ظلها ومثلها الأحواش.

ولقد دار نزاع بين العلماء في جواز بناء القباب والأحواش على الأضرحة والمقابر فأجاز البعض بناءها لأن النهى عن بناء القبور لم يشملها ولأنه ينتفع بها انتفاعا يعود على الميت وعلى الزائرين له.

وقال آخرون يكره بناؤها. وشذ آخرون وقالوا بحرمة إقامتها. وقد استدل المانعون من إقامتها بأحاديث النهى عن بناء القبور أو تجصيصها أو الكتابة عليها أو القعود عليها. وهو استدلال في غير محله.

وأما من أجازوا إقامة القباب وتشييدها على قبور ومشاهد الصالحين فقد استدلوا بما يلى:

اولا: لقد تم دفن رسول الله في في بيت ام المؤمنين السيدة عائشة رضى الله عنها. ودفن بجواره صاحباه أبو بكر وعمر رضى الله عنهما. وبقى سقف الحجرة قائما. ولم يقم الصحابة رضى الله عنهم بنزعه أو بهدم جدران البيت. ولكن ظل البيت كما هو وبقى الباب مفتوحا على المسجد وبقيت بالبيت ام المؤمنين رضى الله عنها وما سقف حجرتها بعد دفن رسول الله إلا يمثل قبة ولكن مسطحة فوق القبر الشريف. وظل الأمر كذلك حتى قام عمر بن عبدالعزيز رضى الله عنه أمير المدينة في خلافة الوليد بن عبدالملك الأموى. بتجديد بناء الحجرة الشريفة وسد

قضايا إسلامية معاصرة ₹ الا

الباب المفتوح على المسجد النبوى الشريف.

ولما تطور بناء الحجرة الشريفة أقام المسلمون عليها القبة الخضراء. ولم يثبت أن أحدا من الأئمة والعلماء أشار على الناس بهدم تلك القبة أو قصرها على قبر النبى على قبرى صاحبيه.

ثانيا: لم يقم الصحابة ولا من بعدهم بهدم القباب والبنيان التى كانت مقامة على قبور الأنبياء والصالحين ببلاد الشام وغيرها بعد أن تم للمسلمين فتح هذه البلاد في خلافة عمر بن الخطاب رضى الله عنه الشديد في الحق والغيور على الإسلام.

ثالثا: أقام بنو أمية القبة على الصخرة المباركة بالقدس. وكان الكثير من الصحابة مازال موجودا وكذا كبار التابعين. ولم يعب أحد منهم على بنى أمية هذا الفعل.

رابعا: إن أم المؤمنين السيدة عائشة رضى الله عنها كانت على قدر كبير من العلم والفقه. روى الترمذى والبغوى عن ابى موسى الأشعرى رضى الله عنه قال:

' (ما أشكل علينا أصحاب رسول الله ﷺ حديث قط فسالنا عائشة إلا وجدنا عندها فيه علما).

وروى أبن الجوزى عن عروة بن الزبير رضى الله عنهما قال:

« ما رأيت أحدا من الناس أعلم بالقرآن ، ولا بفريضة ولا بحلال ولا بحرام ولا بنسب من عائشة رضى الله عنها » .

فعائشة رضى الله عنها قد ضربت فسطاطا على قبر اخيها عبد الرحمن بن ابى بكر رضى الله عنهما فقد روى ابن سعد من طريق أيوب بن عبد الله بن يسار قال:

« مر عبد الله بن عمر على قبر عبد الرحمن بن ابى بكر آخى عائشة ، وعليه فسطاط مضروب فقال يا غلام . انزعه فإنه يظله

عمله ، قال الغلام : تضربنى مولاتى ، قال : كلا فنزعه » . ومن طريق ابن عون عن رجل قال : قدمت عائشة ذا طوى حين رفعوا ايديهم عن عبد الرحمن بن ابى بكر . فأمرت بقسطاط فضرب على قبره . ووكلت به انسانا فقدم ابن عمر ... فذكر بنحوه .

لقد ضربت ام المؤمنين هذا الفسطاط على قبر أخيها عبدالرحمن حماية للقبر من تأثير العواصف والرياح الشديدة ولتستظل به وتصلى وتدعو وتقرأ فيه عندما تزور القبر ، ولم تكن تقصد بذلك نشر الظل على أخيها . وكان ابن عمر رضى الله عنهما يعلم ذلك ولذا أمر الغلام بنزعه حتى لا يظن بعض العوام أن هذا الفسطاط قد ضرب ليستظل به الميت . ولم يقصد عبد الله بأمره للغلام بنزعه تسفيه رأى أم المؤمنين ، فهو خير من يعلم من تكون السيدة عائشة رضى الله عنها ،كان فعله هذا من باب سد الذرائم .

خامساً: روى فى اسد الغابة: انه لما مات الحكم بن العاص فى خلافة سيدنا عثمان بن عفان رضى الله عنه . ضرب عليه فسطاط . وكذا ضرب فسطاط على قبر العباس عم النبى على وكذا ضرب على قبر فاطمة بنت جحش اخت أم المؤمنين زينب بنت جحش رضى الله عنها . كل ذلك والصحابة حضور ولم ينكر أى واحد منهم ذلك الفعل وروى الالوسى فى التفسير: أن محمدا ابن الحنفية رضى الله عنه \_ وكان من فحول العلماء \_ ضرب فسطاطا على قبر عبد الله بن عباس رضى الله عنه ما . ولم ينكر عليه احد .

كما روى البخارى وغيره: أن فاطمة « النبوية » بنت الحسين ابن على بن أبى طالب رضى الله عنها اقامت فسطاطا على قبر زوجها الحسن بن الحسن بن على بن أبى طالب رضى الله عنهم.

قضايا إسلامية معاصرة■ 84 ■

سنة كاملة . وكانت تصلى فيه وتعبد ربها به .

إن كل هذا قد حدث . ولم ينكر أحد من الصحابة ولا من التابعين شيئا من ذلك . وهى نوع من البيوت والأحواش والقباب. ولم يعترض على ذلك معترض لذا افتى جمع كبير من العلماء بجواز البناء على القبور \_ قبابا كانت أو غيرها \_ ما دامت اسباب المنع \_ سالفة الذكر \_ منتفية وغير قائمة . وهو ما افتى به الحافظ جلال الدين السيوطى فى بذل المجهود . وكذا افتى به البجيرمى والبرماوى والرحمانى والحلبى والزيادى والمعز بن عبدالسلام ومن تبعهم من علماء الشافعية . بجواز البناء بلا كراهة وبه قال ائمة المذهب الزيدى بلا كراهة أيضا . وقالوا :

وأصل البناء على قبور الصالحين والمحافظة عليها ما جاء في نوادر الاصول وغيره من أن فاطمة بنت سيدنا المصطفى المخانت تأتى قبر عمها حمزة فترمه لئلا يندرس كما هو ثابت في كتب الحديث والسيرة.

وجوز ابن مفلح من علماء الحنابلة ومن تبعه من علماء المذهب: البناء على القبور بلا كراهة ، وابن مفلح رحمه الله تعالى قال فيه ابن القيم الجوزية « ما أعلم تحت اديم السماء أعلم في الفقه على مذهب احمد من ابن مفلح » .

يقول ابن مفلح: القبة والبيت والحظيرة \_ الحوش \_ فى التربة \_ أى القبر \_ إن كان فى مسبلة \_ موقوفة للدفن \_ كره للتضييق بلا فائدة.

اى أنه إذا تحققت الفائدة . انتفت الكراهة . والفائدة فى هذا محققة فلا كراهة فى مذهب الامام احمد كما قال ابن مفلح فى المستوعب والمحرر والفصول من كتب فقه الحنابلة والمشهور من مذهب مالك رحمه الله تعالى جواز ذلك . وهو ما افتى به ابن

<sup>■ • • •</sup> قضايا إسلامية معاصرة

رشد ورجحه ابن ناجى . وابن رشد حجة فى مذهب المالكية فقد نقل عنه الموان . « أن البناء على القبر جائز فى مذهب مالك بلا كراهة » .

وهو أيضا ما افتى به ابن القصار وغيره من أئمة المالكية . كما حكاه « الحطاب » في شرح المختصر . وأجاب الشيخ عبد عبد القادر الفاسي من ساله عن البناء على ضريح الشيخ عبد السلام ابن مشيش رحمه الله . فقال : لم يزل الناس يبنون على قبور الصالحين وأئمة الإسلام شرقا وغربا كما هو معلوم . وفي ذلك تعظيم حرمات الله واجتلاب مصلحة عباد الله لانتفاعهم بزيارة أوليائه . ودفع مفسدة المشي والحفر وغير ذلك . والمحافظة على تعيين قبورهم وعدم اندراسها . ولو وقعت المحافظة من الامم السابقة على قبور الانبياء لم تندرس بل اندرس ايضا كثير من قبور الانبياء والاولياء لعدم الاهتبال بهم وقلة الاعتناء بأمرهم . والظاهرية أيضا يقولون : بجواز بناء البيت على القبر بدون كراهة كما ذكره ابن حزم في المحلى : قال رحمه الله تعالى : ولا يحل أن يبني القبر ولا أن يجصص ولا أن يزاد على ترابه شيء . ويهدم كل ذلك . فإن بني عليه بيت أو قائم لم يكره ذلك . وكذا لو نقش اسمه في حجر لم نكره ذلك .

وقال ابن حجر رحمه الله تعالى في كتابه « التحفة » عند الكلام على النذور :

« يظهر اخذا مما مر وما قالوه في النذور للقبر المعروف «بجرجان » صحتها اى النذور كالوقف لضريح الشيخ الفلاني. ويصرف في مصالح قبره والبناء عليه ومن يخدمونه أو يقومون عليه ».

وهكذا يرى ابن حجر أن البناء على القبور والنذور الصحابها

قضايا إسلامية معاصرة ■ أ ◘ ■

من القربات وقال الحلبي في حاشيته على التحفة لابن حجر:

« واستثنى قبور الأنبياء والصحابة والعلماء والأولياء فلا يحرم عمارتها ـ أى قبورهم ـ لأنه يحرم نبشهم وتهشيم عظامهم والدفن فى محلهم . ولأن فى البناء ـ أى على قبورهم ـ تعظيما لهم واحياء لزيارتهم ـ أى للقدوة والاعتبار . » فتأمل !

وقال الشيخ الطيب بن كيران في رسالته ما نصه:

« وقد اختار غير واحد من الشيوخ الجواز في بناء القباب على الصالحين وتعليق الستور واضاءة المصابيح » .

واستشهد على هذا بفتوى « عز الدين » بالجواز لأنها من نوع الاحترام والاكرام . وليس في المسلمين عابد لقبر على الاطلاق .

ثم قال : ولم تزل الكعبة تستر اكراما لها . فلا يبعد الحاق غيرها من المساجديها .

قال : وأما مشاهد العلماء وأهل الصلاح فحكمها حكم البيوت . فما جاز في البيوت جاز فيها . وما لا فلا . إنتهي .

وهكذا افتى كبار العلماء بجواز البناء على القبور ـ قبابا أو بيوتا أو حظائر ـ وخاصة قبور الأنبياء والصالحين والعلماء . ولا يعتبر القيام بهذا العمل من البدع المنهى عنها ولا من الشركيات كما يدعى بعض الناس ممن يجهلون أحكام الشريعة ومقاصدها ويجردونها من روحها السمحة . تمسكا منهم بظواهر لبعض الاحاديث التي يسيئون فهمها . ولا يعقلون اهدافها وغاياتها . وفي سبيل انتصارهم لما يعتقدونه وما يتمسكون به من آراء يردون أحاديث صحيحة ويحكمون عليها بالضعف أو بالوضع أو يؤلونها بما يوافق اهواءهم . هدانا الله واياهم لمعرفة الحق والصواب .

<sup>■</sup> ۵۲ اقضایا إسلامیة معاصرة

ولنفسح المجال لشيخنا الفاضل الشيخ محمد زكى ابراهيم ليحدثنا من خلال كتابه: الافهام والافحام. عن علة النهى عن البناء على القبور الواردة في الحديث الشريف. فإن في قوله حلاوة تصحبها الحجة ويقويها البرهان. يقول فضيلته:

وحديث النهى عن البناء على القبور ـ على علاته ـ عند علماء الاصول والفقهاء ليس تكليفا تعبديا غير معقول العلة بالاتفاق بل هو حكم من المعقولات المعللة بعللها . فيوجد الحكم بوجود العلة وينتفى بانتفائها ـ والنهى فى هذا الحديث وإن كان للكراهة لا غير، نص صريح على العلة . نفصله فيما يأتى :

أولا: فإذا كانت العلة البناء بما مسته النار كالجص ـ الجبس ـ والآجر ـ الطوب الأحمر والرملى ـ مثلا كما ذكره العراقى فى شرح الترمذى وما رواه عن ابن ابى شيبة فى المصنف عن زيد ابن ارقم وغيره فهذا كما قرر العلماء خاص ببناء القبر نفسه . لا بما يبنى عليه أو حوله . والمسألة فيه راجعة إلى عدم التفاؤل بما مسته النار . وهذا ليس من شئون التعبد .

ثانيا: إذا كانت العلة خوف تداعى القبر بما يكون عليه من الثقل كما رواه ابن ابى شيبة أيضا. فإذا اتخذت اجراءات تقوية القبر ومضاعفة احتماله فقد امتنع الحكم لامتناع العلة.

ثالثا: وإذا كانت العلة خوف المباهاة والتفاخر كما نص عليه الشافعي والسرخسي الحنفي. فإذا احسنت النية. ذهبت العلة. على أن المباهاة انفعال شخصي يحاسب المرء عليه. ولا علاقة له بتحقيق المصلحة العامة كما حققه السادة الاحناف.

رابعا : وإذا كانت العلة التشبه بغير المسلمين كما ذكره ابن مفلح في الفروع . فأى فارق احدثناه في البناء انتفت معه الكراهة

قضايا إسلامية معاصرة■ 🕊 🗷

وما اكثر الفوارق بين البناءين مما لا يحتاج معه الناظر إلى تمحيص . فالعلة هنا منتفية اصلا على أن النهوض هنا وإن كان للكراهة فهو معارض بما هو اقوى منه مما يحرم معه التشبث بجانب واحد مع الاعراض عن الجانب الآخر . حرمة الاعراض عن النص ومخالفة الدليل . لأن الكل من شرع الله . فالاعراض عن احد الدليلين اعراض عما اوجب الله وتفريق بين المتماثلين بغير مرجح. وهو باطل بالاجماع .

ثم قال: قالوا: وما يذكره الفقهاء من الشروط والاحترازات في اسباب جواز البناء على القبر إنما هو خارج عن حكم البناء في ذاته. لأنها عوارض يوجد الحكم بورودها وينتفى بانتفائها. والكلام في حكم ما يتعلق به من العوارض الأخرى على مقتضى « اصول الفقه » الإسلامي.

ثم يقول : وفي شرح الرسالة لحسوس : عند الكلام على قبور الصالحين قال :

« ويستثنى قبور أهل العلم والصلاح فيندب أى البناء عليها وحولها .. لينتفع الناس بزيارتهم . وبذلك جرى العمل عند الناس شرقا وغربا من غير نكير » إنتهى .

ثم يقول أعزه الله تعالى: وفي شوح التوريشتي على المصابيح قال: قد أباح السلف البناء على قبور المشايخ والعلماء وفي شرح زين العابدين على المصابيح أيضا: إجازة البناء على قبور العلماء والمشايخ مثل الرباطات والمساجد ونحوها » 1 . هافهام وافحام .

ولنا أن نقول بناء على ما سبق: إن بناء القباب على مشاهد وقبور الانبياء والعلماء والصالحين أمر جائز ولا يؤثر في جوازه

<sup>■ \$3 ■</sup> قضایا إسلامیة معاصرة

قول من قال: إنه مكروه تنزيها. لانتفاء اسباب الكراهة. وكون بناء القباب لا يشمله النهى الوارد فى الحديث لأن النهى الوارد في الحديث لأن النهى الوارد في. إنما هو نهى عن بناء القبر نفسه أو تجصيصه أو الكتابة عليه أو الجلوس عليه. وليس فى الحديث ما يدل على النهى عن بناء القباب وما فى حكمها.

وقد ثبت \_ كما اسلفنا \_ أن السلف قد اقاموا قبابا على قبور الصالحين دون اعتراض من أحد .

اما هذه الطائفة التى تحرم وتجرم بناء القباب. وتحكم بالشرك والضلال والبدعة على فاعليها فلا يدخلون فى هذا النقاش. لأنهم لن يلتقوا مع غيرهم. وخاصة أنهم يتناولون الآيات والاحاديث تناولا خاصا يخدم اتجاهاتهم وينتصر لمعتقدهم ولو ادى ذلك إلى تحميل الآيات فوق طاقتها. ورد الأحاديث وإن كانت صحيحة واصدار الاحكام المختلفة عليها من الوضع والبطلان إلى الضعف الشديد رغم تصحيح العلماء لها وبناء الفتوى عليها.

لذلك فنحن نترك رأيهم لعدم الاقتناع بمنطقهم ولشكهم الشديد في اعمال واقوال المسلمين وجراتهم في القول بتكفير المسلمين . هدانا الله واياهم إلى ما يحب ويرضى هذا وقد ورد في الفتاوى الكبرى الفقهية لابن حجر الهيثمي (١) ما يلي :

قال ابن العماد: إن كانت \_ أى المقبرة \_ مواتا لم يحرم البناء فيها. وإن كانت مملوكة جاز البناء فيها باذن المالك وقد نقل الامام بدر الدين الزركشى فى الخادم عن الشيخ الامام شرف الدين الانصارى كلاما طويلا فى الكلام على القرافة ذكر فى

<sup>(</sup>۱) جـ۲ ص ١٦

اثنائه أن السلف رضى الله عنهم شاهدوا هذه القرافة الكبرى والصغرى من الزمان المتقدم وبنى فيها الترب والدور . ولم ينكره أحد من علماء الاعصار لا بقول ولا فعل . قال وقد بنوا فيه قبة الامام الشافعى رضى الله عنه ومدرسته وهكذا سائر المزارات إلى آخر كلام الشرف الانصارى. قال بعض المتأخرين : واقتضى كلامه عدم تحريم البناء فى المسبلة قال : وإذا لم يحرم فى موات ومملوك باذن مالكه من باب اولى .

وقد نقل الاذرعي في الوصايا عن الشيخين « النووي والرافعي» من غير اعتراض عليهما جواز الوصية لعمارة قبور الأولياء والصالحين لما فيها من احياء الزيارة والتبرك بها . وقال: اعنى الاذرعي في الوقف بعد نقله هذا الكلام قلت : وقضية جواز الوقف على عمارة هذا النوع ويختص المنع بغيره . وعلى جواز الوقف على قبور أهل الخير والعمل . أ . ه. . المقصود من كلام الاذرعي وقد ذكر هو ايضا في الوصايا : أن الوصية والوقف إنما يجوزان فيما يكون قربة عند الموصى او الواقف .

وقد ذكر متأخرو علماء الشافعية: صحة الوصية لبناء المسجد الاقصى وقبور الأنبياء عليهم الصلاة والسلام والحق الشيخ أبو محمد « العز بن عبد السلام » بها قبور العلماء والصالحين لما فيها من الاحياء بالزيارة. وقد ذكر الغزالى رضى الله عنه في الوسيط والاحياء كلاما يدل على جواز البناء على قبور علماء الدين ومشايخ الاسلام وسائر الصلحاء ولا يبعد جواز ذلك حملا على الاكرام. قال: وفي شرح التنبيه للامام ابن الرفعة مايدل على جواز البناء كما في الوسيط والاحياء بل على استحبابه ولا شك في ذلك. لوجوده في جميع امصار الإسلام

<sup>■ 🗖 🗷</sup> قضايا إسلامية معاصرة

قديما وحديثا . قال : ولم ينقل عن أحد من العلماء والصلحاء وولاة أمور الدين انكار فيه بقول ولا فعل مع عدم الشك في تمكنهم منه . والله تعالى أعلم . أ . ه. .

والحاصل أن القول بجواز البناء على قبور الأنبياء والصالحين أقرب إلى الصحة من غيره وذلك بالنظر إلى ما ساقوه من ادلة وحجج يستدلون بها على صحة دعواهم.

فإذا كانت المسالة محل نزاع بين العلماء فإنه لا يجوز لاحد أن يحكم على أى أحد من طرفى النزاع بالكفر أو بالإشراك أو بالتجهيل لأن كلا منهما يعتقد أن الحق معهم والمجتهد قد عذره الشارع إذا أخطأ فإذا ماحكم عليه أى إنسان بالكفر أو بالشرك أو بالجهالة فإنه يكون بذلك قد خالف أمر الشارع فى اتهامه له.

والواجب علينا أن نظن بالمسلمين خيرا . وخصوصا بعلماء الامة . كما كان متبعا عند السلف حتى لا تتسع دائرة الخلاف ويكثر الجدل الذى لا يعود على الامة إلا بالخسران المبين وأما الكتابة على القبر فقد قال الشيخ منصور على ناصف رحمه الله تعالى فى غاية المأمول شرح التاج الجامع للأصول: (٢٧٣/١)

وجوز بعضهم رفع القباب على قبور الأنبياء والصالحين لاحياء ذكرهم . وعند الحنابلة مكروه مطلقا ثم قال : فالكتابة عليها مكروهة ولو قرآنا إلا قبر عالم أو صالح فلا بأس من كتابة اسمه ليعرف فيـزار . وعليه الشافعية والحنابلة وقال الحنفية : إنها مكروهة تحريما إلا إذا خيف ذهاب اثره فلا ، وقال المالكية : إن كانت قرآنا حرمت . وإن كانت لبان اسمه وتاريخه فهي مكروهة. انتهى.

رحم الله أمة محمد ﷺ وازال عنها كل اسباب الخلاف إنه سميع مجيب الدعاء .

قضايا إسلامية معاصرة ■ 🗗 🗷 ■

## بناءالمساجد على القبور والصلاة فيها

المساجد بيوت الله تعالى التي أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه ﴿ وأن المساجد ش فلا تدعوا مع الله أحدا ﴾ (١) يؤمها رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة يخافون يوما تتقلب فيه القلوب والأبصار ، يرجون من الله تعالى أن يرضى عنهم ﴿ ليجزيهم الله أحسن ما عملوا ويزيدهم من فضله والله يرزق من يشاء بغير حساب ه(٢). لذلك خص الله الامة الإسلامية - دون سائر الأمم - بأن جعل لها الأرض مسجدا وترابها طهورا . روى الشيخان من حديث جابر بن عبدالله رضى الله عنه أن النبي على قال : « أعطيت خسسا لم يعطهن نبي من قبلى: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجدا وترابها طهورا، فأيما رجل من أمتى ادركته الصلاة فليصلى، وأحلت لى الغنائم ولم تحل لأحد من قبلي ، وأعطيت الشفاعة ، وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة ». فالأرض كلها مسجد للمسلمين إلا ما استثنى من اماكن محدودة من الارض لأمر حدث لها: كالصلاة على القبور وفي الطرقات وفى مبارك الإبل وفي السوق .. المخ فهده الاماكن نهى عن الصلاة فيها لتعرضها للنجاسات ، وهذا أمر عارض عليها لم بكن موجودا من قبل . فهي في اصلها طاهرة ، لذلك فيانه إذا ما أزيل ما عرض لها أصبحت كباقي الأرض سواء.

هذا وأقول إن السؤال الذي يطرح دائما على أهل العلم منذ فترة طويلة هو: هل يجوز بناء المساجد على قبور الأنبياء والصالحين وبجوارها؟ أم أن ذلك لا يجوز؟ وما حكم الصلاة في هذه المساجد؟ هل هي صلاة صحيحة ولا يلحقها ضرر؟ أم

<sup>(</sup>١) سورة الجن: ١٨ (٢) سورة النور: ١٨

<sup>■ 🗚 ■</sup> قضايا إسلامية معاصرة

انها صلاة صحيحة مع الكراهة أو الحرمة أم صلاة باطلة ؟ فهذا السؤال بجزئياته كثيرا ما يعرض على العلماء . وكثيرا ما يثير الكلام حول مضمونه دعاة الفرقة وزعزعة الثقة في المسلمين وتشكيك الناس فيما يقولون وفيما يفعلون .

فقال قوم بكراهة بناء المساجد على قبور الصالحين أو بجوارها . من باب سد الذرائع لأنه يخشى أن يصير حال المسلمين إلى ما آل إليه حال الأمم السابقة من تعظيم القبر أو تعظيم المقبور . والقول بالكراهة لا يحرم .

قال الامام الشافعي رضي الله عنه في كتابه « الأم » :

« وأكره أن يبنى على القبر مسجد ، وأن يسوى ، أو يصلى عليه وهو غير مسوى أو يصلى إليه قال : وإن صلى إليه - أى القبر - أجزأه . وقد أساء ، أخبرنا مالك : أن رسول الشر قال : «قاتل الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد لا يبقى دينان بأرض العرب »

قال: واكره هذا للسنة والآثار، وإنه كره والله أعلم أن يعظم أحد من المسلمين، يعنى يتخذ قبره مسجدا، ولم تؤمن فى ذلك الفتنة والضلال على من يأتى بعده. فكره والله أعلم لئلا يوطأ، فكره والله أعلم لأن مستودع الموتى من الأرض ليس بأنظف الأرض وغيره من الأرض أنظف» انتهى.

إنه بالنظر في كلام الامام الشافعي رضى الله عنه يظهر لنا أن رأى الشافعي لا يتعدى القول بالكراهة ، وقد بني هذا الحكم على اسباب ثلاثة هي :

الأول : أنه يخاف من تعظيم بعض الصالحين ممن يأتى بعد من المسلمين . وهو احتمال ضعيف .

الثانى : كره ذلك خوف أن يوطأ القبر وهذا أمر منهى عنه لما

تضايا إسلامية معاصرة ■ 🗚 🗷

فيه من إهانه للمقبور.

الثالث : أن غير القبر من الأرض أكثر نظافة من مكان القبر ، أي أنه يخاف أن يصلى المسلم على مكان متنجس .

ويفهم من هذا أنه إذا انتفت هذه الثلاثة انتفى القول بالكراهة ، وهو الكائن فعلا . فلقد اثبت تاريخ الإسلام الطويل أنه لم يعثر على أحد من المسلمين قد عظم قبرا أو مقبورا. وخلع عليه من الأوصاف ما لا يجوز له أن يوصف به ، كما أنه لم يثبت أن أى أحد من المسلمين قد صلى فوق قبر أو سجد له ومن غلن ذلك فهو واهم ومخطىء ، كما يدعى هؤلاء الذين يصفون المسلمين من رواد مساجد الصالحين بأوصاف شركية ويرمونهم بالضلال والبدعة . ولذلك يحرم بعضهم الصلاة فى مساجد الصالحين ، ويرى آخرون بطلانها وكلهم مخطئون . لأن الأمر لا يتعدى القول بالكراهة ، وليتأمل المتأمل فى قول الامام الشافعى : « إن صلى إليه \_ أى إلى القبر \_ أجزاه ، وقد أساء »

رحم الله امامنا الشافعى رحمة واسعة ، فليس لأصحاب هذا الاتجاه فى قوله أى سند لهم كما ظنوا ، وإنما يلتقى فى قوله مع جماهير المسلمين من علماء وعامة . الذين يجوزون بناء المساجد بجوار قبور الصالحين . لأن النهى الوارد فى الحديث لا يشملها . إذ أنه نهى عن بناء القبور ، كما أن بناء المساجد بجوار قبور الصالحين يحقق فائدة للقبر إذ يمنعه من التنجس بفعل انسان أو الصالحين يحقق فائدة للقبر إذ يمنعه من التنجس بفعل انسان أو حيوان ، كما أنه يمنع ما يخاف على القبر من النبش أو السرقة أو الهدم أو تحطيم العظام وغير ذلك من الامور التى يهان فيها الميت.

كما أن القبر يكون فى محل الرحمة الواسعة لكثرة الزائرين الداعين للمقبور . ولكثرة ما يتلى بالمسجد من قرآن ومدارسة

 <sup>◄</sup> ١٠ = قضايا إسلامية معاصرة

علم واقامة الصلوات ومجالس الذكر الأمر الذي معه يكثر الشهود من المالئكة وتتنزل الرحمات من واهب النعم هذا والقرآن الكريم يشير إلى جواز ذلك في قول الله تعالى في سورة الكهف: ﴿ قَالَ الذَّينَ عَلَيْهِا عَلَى أمرهم لنتخذن عليهم مسجدا ﴾ (١).

قال الإمام الطبرى رحمه الله تعالى في التفسير في تاويلها:

حدثنى ابن حميد حدثنا سلمة عن عبد العزيز بن ابى رؤاد عن عبد الله بن عبيد بن عمير قال : عمى الله على الذين اعترهم على اصحاب الكهف مكانهم فلم يهتدوا . فقال المشركون نبنى عليهم بنيانا فإنهم أبناء آبائنا ونعبد الله فيها . وقال المسلمون : بل نحن احق بهم هم منا نبنى عليهم مسجدا نصلى فيه ونعبد الله فيه .

وقال الامام النيسابورى رحمه الله في غرائب القرآن ورغائب الفرقان :

يروى أنه انطلق الملك ومعه أهل المدينة وأبصروهم وحمدوا الله على آياته الدالة على البعث ، ثم قالت الفتية للملك : نستودعك الله ونعيذك به من شر الجن والانس ثم رجعوا إلى مضاجعهم . وتوفى الله أنفسهم . فألقى الملك عليهم ثيابه وأمر فجعل لكل واحد تابوتا من ذهب ، فرآهم فى المنام كارهين للذهب فجعلها من الساج وبنى على باب الكهف مسجدا . فيكون فيه دليل على أن أولئك الأقوام كانوا عارفين بالله تعالى ومعترفين بالعبادة والصلاة . وقيل : إن الكفار قالوا : إنهم كانوا على ديننا ونتخذ عليهم بنيانا . والمسلمون قالوا بل كانوا على ديننا فنتخذ عليهم مسجدا .

ثم قال : والذين غلبوا على امرهم . المسلمون وملكهم المسلم

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: ٢١

قضايا إسلامية معاصرة ■ 11 ■

لأنهم بنوا عليهم مسجدا يصلى فيه المسلمون ويتبركون بمكانهم. وكانوا أولى بهم وبالبناء عليهم حفظا لتربتهم بها وضنا بها أ. ه. .

وذكر مثله البيضاوى رحمه الله تعالى فى تفسيره للآية . وقال الفخر الرازى رحمه الله تعالى فى التفسير :

والقول الثالث: أن بعضهم قال: الأولى أن يسد باب الكهف للسلا يدخل عليهم أحد ولا يقف على أحوالهم إنسان. وقال آخرون: بل الأولى أن يبنى على باب الكهف مسجد. وهذا القول يدل على أن أولئك الأقوام كانوا عارفين بالله معترفين بالعبادة والصلاة.

والقول الرابع: أن الكفار قالوا إنهم كانوا على ديننا فنتضذ عليهم بنيانا. والمسلمون. قالوا: إنهم كانوا على ديننا فنتخذ عليهم مسجدا.

ثم قال الرازى: ثم قال تعالى ﴿ قال الذين غلبوا على أمرهم﴾ أى المراد به الملك المسلم وقيل أولياء أصحاب الكهف. وقيل: رؤساء البلد ﴿ لنتخذن عليهم مسجدا ﴾ نعبد الله فيه ونستبقى آثار أصحاب الكهف بسبب ذلك المسجد وبمثله قال الإمام القرطبي رحمه الله تعالى في الجامع لأحكام القرآن وقال ابن الخطيب في أوضح التفاسير في تأويل الآية:

﴿ إِذْ يَتَنَازَعُونَ بِينَهُم أَمْرِهُم ﴾ أَى يَتَنَازَعُ المؤمنُونُ والكفار في شأنهم . فقال المسلمون ، في شأنهم . فقال الكفار نبنى فوقهم بيعة . وقال المسلمون ، وكانوا كثرة غالبة ﴿ لنتخذن عليهم مسجدا ﴾ واتخذوه فعلا فوق كهفهم بدليل قوله تعالى ﴿ قال الذين غلبوا على أمرهم ﴾ وفي هذا الدليل القاطع على جواز اتخاذ المساجد فوق القبور \_ خلافا لما يقول به الغلاة \_ ولا يدفع ذلك ما رواه أبو داود والترمذي عن

<sup>■ 💔 ■</sup> قضايا إسلامية معاصرة

ابن عباس رضى الله عنهما قال : « لعن رسول الله في زوارات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج ، فهو حديث ـ إن صح يجب تأويله بالنهى عن السجود إلى القبور أو الصلاة عليها . يدل على ذلك قوله في « لا تصلوا إلى القبور ولا تجلسوا عليها » وذلك لأن الحديث لا يدفع صريح القرآن ﴿ لنتخذن عليهم مسجدا وعلة النهى في الحديث : أن اتخاذ القبور مساجد قد يؤدى إلى عبادة من فيها كما اتخذت الاصنام من قبل » انتهى .

وأقول: إن حديث « لعن رسول الله الله القصور وارات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج » قد نسخ بحديث « كنت نهيتكم عن زيارة القبور ألا فزوروها .. » .

قاله ابن العربي في شرحه لسنن أبي داود .

وقال الشيخ ناصر الدين الألباني: اسناده ضعيف، والحديث صحيح دون قوله « والسرج » كما حققه في سلسلة الأحاديث الضعيفة .

وكما هو مقرر عند علماء الحديث والفقهاء: الأحاديث الضعيفة لا يستدل بها في الاحكام ولا في العقائد ولكن يعمل بها في الفضائل فقط. والمقام مقام استدلال وليس مقام فضائل. كما أن الحديث منسوخ كما قال ابن العربي. فلا يعمل به.

وقال الامام السندى في حاشيته على شرح السيوطي لسنن النسائي :

« زائرات القبور » قبيل : كنان ذاك حين النهى . ثم أذن لهن حين نسخ النهى ، وقبيل : بقيت تحت النهى لقلة صبرهن وكثرة جزعهن ، قلت : وهو الأقرب إلى تخصيصهن بالذكر ، واتخاذ المساجد عليها ، قيل : أن يجعلها قبلة يسجد إليها كالوثن . وأما من اتخذ مسجدا في جوار صبالح أو صلى في مقبرة من غير

قضايا إسلامية معاصرة ₹ ١٧ ■

قصد التوجه نحوه فلا حرج فيه وقال جماعة بالكراهة مطلقا . والسرج جمع سراج . والنهى عنه لأنه تضييع مال بلا نفع ويشبه تعظيم القبور كاتخاذها مساجد . أ . هـ .

إن فى الآية دلالة على جواز بناء المساجد على القبور أو بجوارها . والسنة لا تعارض القرآن ، لأنها موضحة لمبهمه ومفصلة لمجمله ومبينة لمشكله ، فإذا ما ورد فى السنة ما يوهم ظاهره أنه يعارض القرآن \_ إن لم يكن نسخ \_ يجب تأويله إلى ما يوافق صريح القرآن . وهذا أمر متفق عليه عند الأصوليين والفقهاء .

ولقد قال العلماء: إن فقه الإمام البخارى رضى الله عنه يؤخذ من عناوين أبواب كتابه ـ الجامع الصحيح ـ وقد قال رحمه الله تعالى: باب ما يكره من اتخاذ المساجد على القبور. وقال في مكان آخر: باب بناء المسجد على القبر

يقول الحافظ ابن حـجر العسقلانى رحمه الله تعالى فى كتابه فتم البارى .

قال ابن الرشيد: الاتخاذ أعم من البناء. فلذلك أفرده بالترجمة ولفظها يقتضى أن بعض الاتخاذ لايكره. فكأنه يفصل بين ما إذا ترتبت على الاتخاذ مفسدة أولا قال البخارى رحمه الله تعالى في الباب الأول « ما يكره من اتخاذ المساجد على القبور » ولمامات الحسن بن الحسن بن على رضى الله عنهم. ضربت امرأته القبة على قبره سنة ثم رفعت. فسمعوا صائحا يقول: ألا هل وجدوا ما فقدوا ؟

فأجابه الآخر: بل يئسوا فانقلبوا.

وفى رواية ابن أبى الدنيا فى القبور من طريق المغيرة بن مقسم قال:

<sup>◄</sup> ١٤ = قضايا إسلامية معاصرة

لما مات الحسن بن الحسن ضربت امراته عليه فسطاطا فقامت عليه سنة » فذكر نحوه .

وقال ابن حجر أيضا: ومناسبة هذا الاثر لحديث الباب أن المقيم في الفسطاط لا يخلو من الصلاة هناك فيلزم اتضاذ المسجد عند القبر وقد يكون القبر في جهة القبلة فتزداد الكراهة.

وقال ابن المنير: إنما ضربت الخيمة هناك للاستمتاع بالميت بالقرب منه تعليلا للنفس وتخييلا باستصحاب المالوف من الانس ومكابرة الحس. كما يتعلل بالوقوف على الاطلال البالية ومخاطبة المنازل الخالية. فجاءتهم الموعظة على لسان الهاتفين بتقبيح ما صنعوا وكأنهما من الملائكة أو من مؤمنى الجن. وإنما ذكره البخارى لموافقته للأدلة الشرعية لا لأنه دليل براسه . أ . ه. .

يرى البخارى رحمه الله أن اتضاد المسجد على القبربهذه الكيفية التى ذكرها فى القصة منهى عنه . كما يرى أن اتخاذ المسجد فى القرافة بغير هذه الكيفية جائز ، وذلك إذا جعلوه للصلاة حيث لم يجدوا مكانا غيره فى القرافة يصلون فيه .

فهذا الكلام يؤيده ما نقله العلامة ابن حجر عن الزين بن المنير أنه قال:

كأنه قصد بالترجمة الأولى اتخاذ المساجد فى المقبرة لأجل القبور بحيث لو تجدد القبر اتخذ المسجد ويؤيده بناء المسجد فى المقبرة على حدثه لئلايحتاج إلى الصلاة فيوجد مكان يصلى فيه سوى المقبرة فلذلك نحا به منحى الجواز.

ثم يقول ابن حجر: وقد تقدم أن المنع من ذلك إنما هو حال خشية أن يصنع بالقبر كما صنع أولئك الذين لعنوا. وأما إذا أمن ذلك. فلا أمت ناع. وقد يقول بالمنع مطلقا من يرى سد الذريعة. وهو هنا متجه قوى . أ . هـ .

قضانا إسلامية معاصرة ■ 🔽 ■

مذا وقد روى البخاري رحمه الله تعالى حديثين في البابين

الأول: عن عائشة رضى الله عنها عن النبى على وسلم قال فى مرضه الذى مات فيه: « لعز، الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور انبيائهم مسجدا »

قالت: ولولا ذلك لأبرزوا قبره غير أنه خشى أن يتخذ مسجدا.
الثانى: عن عائشة رضى الله عنها قالت: لما اشتكى النبى على ذكرت بعض نسائه كنيسة رأتها بأرض الحبشة يقال لها مارية. وكانت أم سلمة وأم حبيبة رضى الله عنهما أتتا الحبشة. فذكرنامن حسنها وتصاوير فيها. فرفع رأسه فقال: « أولئك إذا مات منهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجدا ثم صوروا فيه تلك الصورة أولئك شرار الخلق عند الله ».

قال التوربشتى : هو مخرج على الوجهين :

أحدهما : أنهم كانوا يسجدون لقبور الأنبياء تعظيما لهم وقصد العبادة في ذلك .

وثانيهما: أنهم كانوا يتحرون الصلاة في مدافن الأنبياء والتوجه إلى قبورهم في حالة الصلاة والعبادة ش. نظرا منهم أن ذلك الصنيع أعظم موقعا عند الله الاشتماله على الأمرين عبادة الله والمبالغة في تعظيم الأنبياء. وكلا الطرفين غير مرضى (١).

<sup>( \ )</sup> إن اليهود لم تكن الصلاة تجوز لهم إلا في أماكن العبادة والقبور ليست من أماكن العبادة عندهم. فحين اتخذوا قبور الأنبياء مساجد لعنهم الله لتحريفهم العبادة عن أماكنها المخصصة لهم في دينهم. وهذا لا يسرى على المسلمين. لأن الله جعل لهم الأرض كلها مسجدا بشرط الطهارة، وشيء آخر: اليهود مجسمة ومشبهة يصفون الله بصفات البشر، وقد كانوا يعتقدون أن الله يحل في قبور أنبيائهم ويجلس فيها ، لذا كانوا يسجدون عليها، وهم بهذا واهمون الههون الههون الههون الههم والهمون الههون الهون الههون الهون الهون الهون الههون الهون الهون

<sup>■</sup> ۲۲ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

ثم قال: فعلم منه أنه يصرم الصلاة إلى قبر نبى أو صالح تيركا وإعظاما.

ويقول القنوجي في كتابه الدين الخالص معلقا على قول التوريشتي :

« وفى شرح الشيخ مثله حيث قال : : وخرج بذلك اتضاذ المسجد بجوار نبى أو صالح والصلاة عند قبره لا لتعظيمه والتوجه نحوه . بل لحصول مدد منه حتى يكمل ببركة مجاورته لتلك الروح الطاهرة فلا حرج فى ذلك لما ورد أن قبر اسماعيل عليه السلام فى الحجر تحت الميزاب . وأن بين الحجر الأسود وزمزم قبر سبعين نبيا . ولم ينه أحد عن الصلاة فيه » انتهى .

وأما حديث « لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور إنبيائهم مساجد » .

فإن أجود ما قيل فيه . هو ما ذكره الاستاذ الشيخ صالح الجعفرى رحمه الله تعالى فيقول : وأما الحديث الذى فى البخارى وغيره « لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور انبيائهم مساجد » أعلم أن هذا الحديث يحتاج إلى فهم دقيق رأيت أن شرحه يتوقف على السبب لأمور :

اولها: أن النصارى لا يوجد عندهم قبر نبى . لأن نبيهم سيدنا عيسى عليه السلام رفع إلى السماء . فلذلك نرجع إلى سبب ذكر الحديث فنقول:

كان ﷺ فى مرض موته فى بيت عائشة رضى الله عنها . وكانت السبيدة عائشة تتحدث مع نساء هاجرن إلى الحبشة ثم عدن . فهن يحكين لها ما رأين بكنيسة بالحبشة تسمى « مارية » يحكين لها ما رأين فيها من تمثال سيدنا عيسى عليه السلام وتمثال السيدة مريم عليها السلام . وما يفعله النصارى مع هذين

قضايا إسلامية معاصرة ■ 💔 ■

التمثالين . فقال عليه الصلاة والسلام لما سمع هذا الكلام « لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور انبيائهم مساجد » .

ولا توجد قبور أنبياء للنصارى في الحبشة . وإنما الذي كان التحدث عنه هو التماثيل .

وسالت عن هذه الكنيسة . فأخبرت أنها موجودة حتى الأن وفيها تمثال لسيدنا عيسى عليه السلام وتمثال للسيدة مريم . وكل من دخل الكنيسة يذهب فيسجد لتمثال عيسى ثم يذهب فيسجد لتمثال عيسى ثم يذهب فيسجد لتمثال أمه ، وإذا ظهر السبب بطل العجب . وقد علمت أن السبب في ورود هذا الحديث هذه الكنيسة والحديث عنها . ويكون المراد من القبور هنا التماثيل التي في تلك الكنيسة والتي يسجدون لها .

والحدمد شه لم يقع ذلك بالمسلمين أبدا في مشارق الأرض ومغاربها . لأن النبي على بشر الأمة الإسلامية بعدم الشرك بقوله على « لا أخاف عليكم أن تشركوا بعدى » أخرجه البخارى ومسلم.

ثم قال رحمه الله تعالى: المراد بالمسجد هنا المعنى اللغوى: وهو مكان السجود، ولذلك قال شراح البخارى فى شرح الحديث. إما أن يسجدوا لها. وإما أن يتخذوها قبلة للسجود.

إما أن يسجدوا لها من دون الله وإما أن يتخذوها قبلة للصلاة .

ثم قال: قلت: ومن هذا تعلم أنهم لم يبنوا عليها مساجد يصلون فيها شه تعالى أو بجوارها فالمرأة المسلمة التى تقدم ذكرها. وأنها ضربت خيمة على قبر زوجها كانت تصلى فى الخيمة شه تعالى لا للقبر على انها تصلى له. ولا على انها تتخذه قبلة. وإلا لكانت كافرة. وما صح للبخارى أن يترجم بقوله: «باب ما يكره من اتخاذ المساجد على القبور » فاتخاذ المرأة لهذه الخيمة على قبر زوجها وكونها سكنت بجواره. وتصلى شه تعالى مستقبلة الكعبة ليس كفرا ولا شركا ولا حراما. ولذلك قال ملا

<sup>■ 🐪 🗷</sup> قضايا إسلامية معاصرة

على قارى الحنفى رحمه الله تعالى وهذه المراة كانت من قوم طيبين وكانت تصلى وتذكر الله تعالى كثيرا فلا ينبغى أن تدخل في الملعونات وكان زوجها من ثقات التابعين ، « كانت المراة هي السيدة فاطمة بنت الحسين رضى الله عنهما ،

ومسما يدل على صحة ما قدمته لك ما في حاشية الشيخ السندى الحنفي على سنن النسائي عن هذا الحديث . فقد نقل السندى عن الشيخ البيضاوى رحمه الله أنه قال :

« لما كانت اليهود والنصارى يسجدون لقبور أنبيائهم تعظيما لشأنهم ويجعلونها قبلة يتوجهون فى الصلاة نحوها واتخذوها أوثانا . لعنهم ومنع المسلمين من مثل ذلك فأما من اتخذ مسجدا فى جوار صالح وقصد التبرك بالقرب منه لا للتعظيم له ولا التوجه نحوه فلا يدخل فى ذلك الوعيد » .

ثم يقول الشيخ صالح رحمه الله تعالى:

« لا يوجد في الأمة المحمدية من يسجد لقبر نبى أو ولى معتقدا فيه الالوهية أو يتخذ قبلة غير الكعبة . وسيستمر ذلك في الأمة إن شاء ألله تعالى إلى يوم القيامة »

هذا . ويعلق الشيخ سلامة القضاعى العزامى رحمه الله تعالى . على ما رواه الامام مالك بسنده أن النبى ﷺ قال :

« اللهم لا تجعل قبرى وثنا يعبد . اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور انبيائهم مساجد »

فيقول: ومعنى هذا الحديث الشريف على ما تعطيه رواياته من جميع طرقه. النهى عن أن يقصد القبر بالصلاة عليه أو إليه تعظيما لصاحب القبر أو للقبر. فإن ذلك كان ذريعه لمن سبق من الامم إلى الشرك. وعبادة القبور وأهلها وقد اعتبر الشارع بهذا النهى هذه ذريعة فسدها على أمته لئلا يقعوا فيما وقع فيه الأمم

قضايا إسلامية معاصرة ■ 14 ■

قُنبلهم . وقبد حقق الله رجاءه . واستجاب دعاءه . فليس في المسلمين من يعظم قبور الصالحين بالصلاة إليها أو عليها ثم قال رضى الله عنه :

فإنه لو وقع استقبال القبر في الصلاة اتفاقا من غير قصد إلى تعظيمه أو تعظيم صاحبه لم يكن على المصلى بأس ، وليس ذلك من جعل القبر مسجدا في شيء فليس داخلا في النهى اصلا . فإنك قد عرفت أن جعله مسجدا . أن يقصد تعظيمه أو تعظيم من فيه بالصلاة إليه أو عليه كما يقصد المسجد للصلاة فيه .

ثم قال: ففى المدونة فى المواضع التى تجوز فيها الصلاة: قلت لابن القاسم: هل كان مالك يوسع أن يصلى الرجل وبين يديه قبر يكون سترة له؟

قال ـ أى ابن القاسم ـ كان مالك لا يرى بأسا بالصلة فى المقابر وهو إذا صلى فى المقبرة كانت القبور بين يديه وخلفه وعن يمينه وشماله.

قال : وقال مالك : لا بأس بالصلاة في المقابر . قال : وبلغني أن بعض أصحاب النبي على كانوا يصلون في المقبرة .

ثم يقول الشيخ سلامة: وكذلك ليس من جعل القبور مساجد، اتخاذ المسجد بجوار قبور الصالحين تبركا بقربهم. واقتباسا للرحمات الإلهية المتنزلة عليهم وعلى من دنا منهم وقال: والبخارى رضى الله عنه يشير بالاثر إلى أن الصلاة إذا لم تكن إلى القبر لم يكن بها بأس. وإلى أن معنى اتخاذ القبور مساجد المتوعد عليه فى الحديث الشريف. وإنما هو الصلاة عليها أو اليها تعظيما القبر أو لصاحبه كما هو فعل اليهود والنصارى فإنهم كانوا يسجدون لقبور انبيائهم وصالحيهم. ولما صوروه لهم من الصور كما يسجد للأوثان. وقد أعاذ الله الأمة المحمدية

<sup>■</sup> ۲۰ ع قضایا إسلامیة معاصرة

وحفظها بفضله من ذلك كله من عهد وفاة نبيهم إلى يومنا هذا ولله الحمد .

ثم قال: هذا الامام أبو عبدالله البخارى رضى الله عنه حيث بوب على هذا الاثر والحديث هكذا «باب ما يكره من اتخاذ المساجد على القبور » فأشار إلى أن اتخاذ المسجد على القبور منه ما لا يكره . ومنه ما يكره . وساق أثر فاطمة بنت الحسين رضى الله عنهما في نصب القبة على القبر ومكثها فيها سنة وهى فيها لا محالة تقيم فرائض ربها أو نوافل العبادات من صلاة وذكر وتلاوة هى ومن معها من آل ودها وذوى قرابتها والعصر ، عصر الفقة وانكار المنكر . ولم ينكر عليها ذلك فكان ذلك بمنزلة اتخاذ المسجد على القبر . وحيث فعلته هذه المطهرة الفقيهة وهى من آل البيت ولم ينكره العلماء دل على جوازه

ثم ساق الحديث الدال بصريحه على منع اتخاذ القبر مسجدا الذى هو بمعنى الصلاة إليه أو عليه إعظاما لصاحب القبر، فدل على أن اتخاذ المسجد على القبر المكروه إنما هو ما كان من هذا القبيل بأن يتخذ المسجد على القبر من أجل الصلاة فيه إلى القبر إعظاما وإجلالا. وليس ما فعلته السيدة من هذا القبيل » أ . ه .

إن إقامة المساجد بجوار قبور الصالحين من الأنبياء والعلماء والأولياء . وإقامة الصلاة فيها ليس فيه ضرر . ولا يرتكب فاعله إثما إلا إذا قصد بذلك تقليد اليهود والنصارى من تعظيم القبور أو تعظيم المقبورين بخلع أوصاف الربوبية عليهم وذلك بما يلى :

- ١ السجود على قبورهم تعظيما لهم أو تعظيما لقبورهم .
  - ٢ جعل قبورهم قبلة للصلاة بدل الكعبة المشرفة .
- ٣ إقامة التماثيل لهم بجوار مقابرهم أو بمساجدهم
   والسجود لها تعظيما لهم .

قضايا إسلامية معاصرة ₹ ٧١ ₪

فهذا ما كان ومازال هو فعل اليهود والنصارى . ولذلك لعنوا . ولعن من قلدهم أو تشبه بهم فيما يفعلون أو بما يقولون ، والحمد تعالى ليس فى فعل المسلمين ما يشبه فعلهم ولل تعالى الحمد والمنة . فلقد حفظ الله الأمة الإسلامية عن أن يتشبهوا باليهود والنصارى فلم يثبت أن رجلا أو امرأة سبد لصنم أو عبد قبرا ولا قمرا ولا شمسا ولا قدم قربانا لمخلوق مثل ما فعل السابقون من الأمم الأخرى .

فما يدعيه دعاة السلفية المعاصرة من اتهام المسلمين بالكفر والزندقة والشرك والضلال والبدعة لهو اتهام باطل وقول مزيف ومن العبث مناقشة هؤلاء الذين تسلطوا على شباب الامة وزينوا لهم القول الفاجر باتهام سائر الأمة والتشكيك في علماء المسلمين.

روى الترمذى أن رسول الله على قال « من طلب العلم ليمارى به السفهاء أو يكابر به العلماء أو يصرف به وجوه الناس إليه ، أدخله الله النار » .

إن السلف الصالح رضى الله عنهم ـ وخاصة طبقة الصحابة ـ هم الذين نقلوا إلينا الإسلام بمعارفه وعلومه إلى كل من جاءوا من بعدهم . كما أنهم كانوا أكثر المسلمين فهما حيث توفر لديهم ما لم يتوفر لغيرهم ، فأصحاب النبى على قد اخذوا منه الإسلام مشافهة ـ قولا وفعلا ـ عقيدة وشريعة وأخلاقا ـ شهد لهم سيد الخق على بالخيرية فقال « خير القرون قرنى ثم الذين يلونهم ثم الذين بلونهم » .

وشهد لهم ربهم عز وجل قبله بالعدالة فقال « محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله ورضوانا » .

لذلك نذكر من آرائهم ومواقفهم ومن تبعهم بإحسان ما يفسر لنا الرأى الحاسم في هذه القضية الخطيرة . ولعل في ذلك ما ينبه المتشددين لكي يعيدوا النظر في مواقفهم ليرحموا الامة من تفريق كلمتها وتمزيق وحدتها .

روى الإمام السبيوطى رضى الله عنه فى كتابه: الخصائص الكبرى قال:

اخرج ابن سعد والبيهقى عن ابن عباس رضى الله عنهما قال:
اختلف المسلمون فى دفن رسول الله على . فقال قائل : ادفنوه
فى مسجده وقال قائل : بالبقيع . فقال أبو بكر : سمعت رسول
الله على يقول « ما مات نبى إلا دفن حيث يقبض » فرفع الفراش
الذى توفى عليه . ثم حفر له تحته ثم قال السيوطى : له طرق عدة
موصولة ومرسلة .

ثم قال : واخرج أبو يعلى عن عائشة قالت : اختلفوا في دفنه . فقال على: « إن أحب البقاع إلى الله مكان قبض فيه نبيه » . أ . هـ وروى البيهقي في دلائل النبوة في باب ما جاء في موضع قبر رسول الله على بسنده عن عكرمة عن ابن عباس قال :

لما ارادوا أن يحفروا لرسول الله ﷺ. فذكر الحديث الذي مضى في حفر قبره قال: فلما فرغ من جهاز رسول الله ﷺ يوم الثلاثاء وضع سريره في بيته . وقد كان المسلمون اختلفوا في دفنه . فقال قائل: فندفنه في سجده \_ أي موضع صلاته \_ وقال قائل: يدفن مع اصحابه . فقال أبو بكر: سمعت رسول الله ﷺ تقول: « ما قبض نبي إلا دفن حيث قبض » ..

فرفع فراش رسول الله في الذي توفى عليه . فحفر له تحته . ثم دعا الناس إلى الصلاة عليه ... الحديث

وروى البيهقي أيضا عن عبد الرحمن بن سعيد بن يربوع قال:

قضايا إسلامية معاصرة ١٧٧ ١

لما توفى النبى ﷺ اختلفوا فى موضع قبره . فقال قائل : فى البقيع . فقد كان يكثر الاستغفار لهم . وقال قائل : فى مصلاه . فجاء أبو بكر فقال :

إن عندى فى هذا خبرا وعلما: سمعت رسول الله عليه يقول « ما قبض نبى إلا دفن حيث توفى » .

وروى الامام مالك رحمه الله تعالى في الموطأ. فقال:

انه بلغه أن رسول الله على توفى يوم الاثنين ودفن يوم الثلاثاء وصلى الناس عليه افذاذا لا يؤمهم أحد ، فقال ناس : يدفن عند منبره . وقال آخرون : يدفن بالبقيع . فجاء أبو بكر الصديق فقال: سمعت رسول الله على يقول : « ما دفن نبى قط إلا فى مكانه الذى توفى فيه » .

قال الامام الزرقانى شارحه: قال ابن عبد البر: هذا الحديث لا أعلمه يروى على هذا النسق بوجه غير بلاغ مالك هذا، ولكنه صحيح من وجوه مختلفة وأحاديث شتى جمعها مالك.

وقال ابن هشام فی السیرة: فلما فرغ من جهاز رسول الله یعی یوم الثلاثاء وضع سریره فی بیته ، وقد کان المسلمون اختلفوا فی دفنه ، فقال قائل: بل ندفنه فی مسجده وقال قائل: بل ندفنه مع أصحابه . فقال أبو بكر: إنى سمعت رسول الله علام الله معور ما قبض نبى إلى دفن حیث یقبض »

وأقول: لقد اختلف اصحاب رسول الله عليه في موضع دفته عليه الصلاة والسلام. فقال بعضهم: ندفنه في مصلاه وقال تحد : ندفنه تحت منبره أو بجوار منبره وقال ثالث: ندفنه بالبقيع

<sup>■ ¥¥</sup> القضايا إسلامية معاصرة

مع اصحابه . ولم يعترض على أى منهم معترض ولم يسفه اقوالهم أحد . وفيهم كبار الصحابة رضى الله عنهم . وهذا يعنى أن اصحاب رسول الله على لم يكونوا يرون في دفنه بالمسجد بأسا . ولو لم يكن عند أبى بكر الصديق رضى الله عنه في هذا الامر علم من رسول الله على لكان قد تم دفنه في أي موضع بالمسجد في مصلاه أو بجوار منبره . ويحتمل دفنه بالبقيع .

وشاء الله تعالى له هي أن يدفن في بيت أم المؤمنين سيدتنا عائشة رضى الله عنها مجاورا الروضة الشريفة . وقيل : إن قبره الشريف في جزء من الروضة الشريفة . ولما تم دفنه صلوات الله وسلامه عليه لم يقم أصحابه بنزع سقف الحجرة ولم يقوموا بقفل بابها الذي كان مفتوحا بالمسجد كما لم يقوموا بإخراج عائشة رضى الله عنها من بيتها . فقد ظلت فيه إلى أن لقيت ربها عز وجل بعد خمسين عاما وهي تعيش فيه وتصلى وتتعبد فيه . ولم يغلق باب الحجرة إلا في خلافة الوليد بن عبد الملك الأموى الذي كلف عامله على المدينة سيدنا عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه بتجديد الحجرة اللهريفة . فقام عمر بتجديدها وأبقى على سقفها الذي تطور فيما بعد ليكون تلك القبة الخضراء .

كما أن الصحابة رضى الله عنهم والتابعين وعلماء الأمة وأئمتها لم يقوموا بعزل قبرى صاحبيه على عن قبره . ولكنهما ظلا بداخل الحجرة الشريفة .

روى الامام احمد رحمه الله تعالى أنها قالت :

كنت أدخل بيتى الذى فيه رسول الله ﷺ واضع ثيابى واقول : إنما هو زوجى وأبى . فلما دفن عمر معهما . فوالله ما دخلت إلا وأنا مشدودة حياء من عمر .

قال الحافظ الهيثمي في مجمع الزوائد: رجاله رجال الصحيح.

قضانا إسلامية معاصرة ■ 🕶 🖿

ورواه الحاكم في المستدرك وقال : صحيح على شرط الشيخين . ولم يعترضه الذهبي بشيء

هذا ويجاور القبر الشريف الروضة الشريفة ، روى البزار بسند صحيح والطبراني مرفوعا عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ « ما بين قبري ومنبري روضة من رياض الجنة » . وقـبره ﷺ في بـيتـه « بيت عائشـة » ورواه مالك في الموطأ بلفظ « ما بين بيتي ومنبري ... الحديث » والمعنى واحد فهل يمكن لأحد أن يدعى القول: بيطلان الصلاة أو بتحريمها أو بكراهيتها في جوار القبر الشريف في البروضة المباركة . والصلاة فيها مندوب إليها . والعلماء قديما وحديثا من الشرق ومن الغرب يفدون على مسجد رسول الله على ويصلون فيه . ويسلمون على النبي على ويسلمون على صاحبيه رضى الله عنهما . ولم يطالب أي واحد منهم المسلمين بالا يقوموا بزيارة النبي على قصدا . ولم يقل أي واحد من العلماء بأن السفر لزيارة النبي ﷺ لغير أهل المدينة هو سفر معصية ولا يجوز قبصر الصلاة فيه كما قال ابن تيمية غفر الله له . فلم يسبقه أحد إلى القول بمثل ما قال . ولا قال أحد بعده بمثل مقولته بخلاف اتباعه ومقلديه .

كما أنه لم يقل أحد من المسلمين ـ علماء وعامة ـ إن الحجرة الشريفة تضر بصلاة المسلمين بالمسجد النبوى الشريف . بل السفر إلى المسجد والصلاة به مدعو إليه بأمر الرسول للا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد .... الحديث » .

وكذلك الحال بالنسبة لمساجد الأولياء والصالحين . إن الصلاة فيها صحيحة ولا يقع عليها أى ضرر لأنه يتوجه بها المسلم إلى ربه عز وجل متخذا من الكعبة قبلة له كما أمر ربنا عز

<sup>■</sup> ٧ ₪ قضايا إسلامية معاصرة

وجل. فكل ما يسرى على مسجد رسول الله من امور واحكام. فكذلك مساجد الأولياء والصالحين لأن الوضع بها متشابه ومسجده الشريف مما تشد إليه الرحال وليس مسجد الرسول هي وحده. فإن المسجد الأقصى به قبور عدد كبير من الأنبياء وصالحى بنى اسرائيل وبه قبر سيدنا داود عليه السلام.

وقد روى فى الافهام والافحام: « وفى سنن أبى دواد وغيره أن مسجد الخيف بمنى به عشرات من قبور الصالحين. وقد صلى به الرسول والصحابة والتابعون جميعا دون نكير ».

وروى المسعودي في مروج الذهب أن آدم عليه السلام . مدفون بمسجد الخيف وقيل بغيره ببلاد الهند .

وروى أبو داود أيضا في السنن أن رسول الله على قال «ما بين زمزم والحطيم تسعون نبيا موتى » وهذا في البيت الحرام. حول الكعبة المشرفة .

وقال الشيخ عبدالرحمن الصفورى في نزهة المجالس:

ذكر الحسن البصرى رضى الله عنه « أن حول الكعبة ثلثماثة نبى منهم بين الحجر الاسود والركن اليمانى سبعون نبيا ماتوا من الجوع والقمل وقبر اسماعيل وأمه فى الحجر تحت الميزاب لذا يقول الشيخ سلامة القضاعى فى البراهين الساطعة : ولو صح أن يهجر المسجد لأجل القبر طاعة لهذا الوهم لوجب أن يهجر مسجده عليه الصلاة والسلام . ولا تقصد روضته المطهرة . وكيف يصح هذا ومسجده الشريف مما تشد إليه الرحال بنص حديثه المنيف بل قال : « ما بين بيتى ومنبرى روضة من رياض الجنة » وقد ثبت عنه عليه الصلاة والسلام الاشارة إلى دفنه بهذا الموضع الذى دفن فيه . بل روى البزار بسند رجاله رجال الصحيح والطبرانى مرفوعا « ما بين قبرى ومنبرى روضة من والصحيح والطبرانى مرفوعا « ما بين قبرى ومنبرى روضة من

قضايا إسلامية معاصرة الم

رياض الجنة » بلفظ القبر بدل البيت فقد علم الله أن مسجده الشريف سيكون بجوار قبره . ومع ذلك حكم له بهذا الفضل المنيف ورغب الامة في اتيانه . ولم يأمرهم بهجر مسجده لأجل القبر ولا بهدمه . بل صرح بأن الصلاة فيه أفضل من الف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام . وخص ما يلى القبر الشريف إلى المنبر بأنه روضة من رياض الجنة . ولما الخلت حجرات أمهات المؤمنين في المسجد لتوسيعه صارت الحجرة الشريفة التي فيها القبر المنيف وقبر صاحبيه في داخل المسجد الشريف . واقر نلك الصحابة الموجودون إذا ذاك وهم كثيرون والتابعون .

ثم قال: بل مازال الصحابة وفقهاء التابعين ومن بعدهم من الأئمة الأربعة وشيوخهم ونظرائهم والعلماء يتوافدون لزيارته عليه الصلاة والسلام والصلاة في مسجده من كل فج عميق.أ.هـ وقال استاذنا للدكتور / موسى لاشين شاهين في كتابه. فتح المنعم شرح صحيح مسلم:

قال الحافظ ابن حجر: إنما بنى الأوائل على قبور انبيائهم وصالحيهم مساجد وصوروا صورهم فيها ليأتنسوا برؤية تلك الصور ويتذاكروا احوالهم الصالحة . فيجتهدوا كاجتهادهم . ثم خلف من بعدهم خلوف جهلوا مرادهم ووسوس لهم الشيطان أن اسلافكم كانوا يعبدون هذه الصور ويعظمونها فعبدوها . فحذر النبى على عن مثل ذلك . سدا للذريعة المؤدية إلى ذلك .

ويقول فضيلته معلقا: وظاهر كلام الحافظ، أن الضوف الحقيقي منشؤه الصور والتماثيل وليس بناء المساجد على القبور على معنى أنه لو وضعت هذه التماثيل على القبور من غير مساجد أو على أماكن اخرى غير القبور كما كانت على الصفا والمروة أو في البيوت والنوادي. لكان النهي لأن المحذور المخيف هو

<sup>■ 👭 🎞</sup> قضايا إسلامية معاصرة

التماثيل وبالتالى بناء المسجد على القبر بدون التصاوير لايؤدى إلي هذا المحذور وبالتالى يحذر النبى في أن يفعل معه بعد موته مثل ما صنع مع انبياء اليهود من تصويره في .

وقد يؤيد هذا الاتجاه أن عمر رضى الله عنه لما قدم الشام ودعى إلى الكنيسة قال: إنا لا ندخل كنائسكم من أجل التماثيل التى فيها الصور. وكان ابن عباس يصلى فى البيعة إلا بيعة فيها تماثيل . ذكر ذلك البخارى . ولم يبحث أى منهما ولم يبن فعله على كون الكنيسة قبرا أولا . أ .ه. .

هذا ويلاحظ أن أحاديث لعن اليهود والنصارى لاتخاذهم قبور انبيائهم وصالحيهم مساجد اصلها حديث واحد قاله النبى الله في مرضه الأخير عندما سمع ما قالته بعض النساء ممن هاجرن إلى الحبشة . عن كنيستها \_ وقد سبق ذكره \_ فهو حديث واحد قيل بسبب هذه القصة . تعددت طرقه عن السيدة عائشة رضى الله عنها وتصرف فيه الرواة بالزيادة أو بالنقص في الفاظه . مما جعله يبدو وكأنه عدة احاديث .

فسبب النهى واللعن ، هو اتخاذ اليهود والنصارى الصور والتماثيل في الكنائس والمعابد .

ويسجدون لها من دون الله تعالى . ويصلون لأجلها . ولم يكن السبب هو وجود القبور بالكنائس ولكنهم لما سجدوا عليها وجعلوها قبلتهم لعنوا من أجل ذلك .

ولو لم يقع منهم ذلك ما لعنوا . ومانه ينا . ولكنا نه ينا عن التشب بهم في اقامة تمثال على قبر النبي ﷺ وقبور غيره . أو السجود على القبر أو اتخاذه قبله بدل الكعبة المشرفة .

والحمد لله تعالى الذى من علينا باستجابة دعاء نبيه ﷺ « اللهم لا تجعل قبرى وثنا يعبد من بعدى » . لذلك فإن قبره الشريف لم

قضايا إسلامية معاصرة ₩ ٢٩٠ ■

يتخذه المسلمون وثنا ولا عبده أحد من بعده ولم يتخذه أحد قبله الصلة إلى يومنا هذا. ولن يكون ذلك وإلى أن تقوم الساعة بحول الله تعالى وفضله وحفظه لأمة محمد على حتى لا تتردى فى تلك الهاوية التى تردى فيها اليهود والنصارى . لأن الله تعالى تعهد بحفظ شريعتنا . أما هما فقد عهد اليهما بحفظ شرعهما فضيعوه . وكذلك قبور الأولياء لم تعبد من دون الله تعالى . ولم تتخذ قبلة ولا مسجدا . لأنها ملحقة بقبر النبى على . وما دام الحفظ قد وقع من الله تعالى لقبر نبيه فكذلك يكون لقبور الوليائه واحبابه . لأن ما لم يحدث للفاضل لا يمكن وقوعه المفضول . فقبر النبى على هو مظنة التعظيم والتبجيل أكثر من غيره من قبور الصالحين وأما ما رواه البخارى عن ابن عمر رضى الله عنهما عن النبى الله قبال « اجعلوا في بيوتكم من ملاتكم ولا تجعلوها قبورا » .

فقد قال شراح البخارى وغيره . أن هذا الحديث ليس فيه دلالة على منم الصلاة بجوار المقابر .

ولكن يدعو إلى ندب قديام الصلاة المسنونة في البدوت حتى لا تكون كالقبور . لخلوها من ذكر الله تعالى . كما أنه قد دعى إلى ذلك ليشب الصغار على حب الصلاة . ولما كان الموتى لا يصلون في قبورهم لسقوط التكليفات الشرعية عنهم . وهم في حالة جزاء على ما قدموا من أعمال .

لذلك أمر النبى ﷺ بالصلاة فى البيوت ونهى عن تشبيهها بالقبور ، والمراد هو : النهى عن تشبه أصحاب البيوت بأصحاب القبور لأنهم فى مقام الجزاء لا فى مقام التكليف والعمل قال التوريشتى \_ فيما رواه الحافظ ابن حجر \_ « يحتمل أن يكون المراد أن من لم يصل فى بيته جعل نفسه كالميت وبيته كالقبر »

<sup>■ ♦ ■</sup> قضايا إسلامية معاصرة

ويؤيده ما رواه مسلم . قال النبي ﷺ : « مثل البيت الذي يذكر الله فيه والبيت الذي لا يذكر الله فيه كمثل الحي والميت » .

هذا ويقول الامام الخطابى رحمه الله تعالى: وأما من تأوله على النهى عن دفن الموتى فى البيوت . فليس بشىء . فقد دفن رسول الله على في بيته الذى كان يسكنه أيام حياته » .

ویؤیده ما رواه العلامة ابن کثیر رحمه الله تعالی فی التفسیر: وفی مسند الامام احمد وصحیح مسلم والترمذی والنسائی من حدیث سهل بن ابی صالح عن ابیه عن ابی هریرة رضی الله عنه . أن النبی علی قال:

« لا تجعلوا بيوتكم قبورا . فإن البيت الذي تقرآ فيه سورة البقرة لا يدخله شيطان » .

ولا يخفى على احد من المسلمين أن تلاوة القرآن لم ينه عنها في المقابر من الاحياء . ولكنها ليست واقعة من الأموات . لذا ندب النبى ﷺ إلى تلاوة سورة البقرة في البيوت حتى لا تصير خرابا كالقبور . لأن ما يفرق به بين الحي والميت هو:

ان الحى يمكنه تلاوة كبتاب الله تعالى . أما الميت فليس فى امكانه ذلك ولا يقدر عليه . اللهم إلا ما كان مما وردت به الاخبار الصحيحة عن الصادق المصدوق ﷺ عن صلاة بعض الأنبياء فى قبورهم فهذه خصوصية لأخباب الله تعالى لا تتوافر لغيرهم .

الكونه ﷺ يامرنا بالصلاة في البيوت. فهذا لا يعنى النهى عن الصلاة في المساجد التي تكون بها القبور أو تكون بجوارها. إذ ليس في الحديث ما يدل عليه لا صراحة ولا تلميحا.

وأما ما يقول به البعض من أن الحديث ينهى عن الصلاة بجوار القبور فهو وهم صدر عن غباء وجهل هذا وقد روى البغوى بسنده عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما:

« أن النبى ﷺ . نهى أن يصلى فى سبع مواطن : فى المنبلة والمجزرة والمقبرة وقارعة الطريق وفى الحمام وفى معاطن الابل وفوق ظهر البيت » \_ الكعبة المشرفة .

ثم قال البغوى رحمه الله تعالى فى شرح السنة: قال أبو عيسى « الترمذى » ليس اسناده بذلك القوى . وقد تكلم فى زيد بن جبيرة من قبل حفظه . وهو ضعيف . وقال النسائى: ليس بثقة ، وقال ابن معين : وزيد بن حبيب متروك . وهو قول الذهبى فى التذكرة .

وأقول: قال ابن ماجة: وزيد بن جبيرة: ضعيف جدا. وقال البضارى: منكر الحديث. وقال أبو حاتم ضعيف منكر الحديث جدا متروك الحديث لا يكتب حديثه. وقال ابن عدى زيد بن جبيرة متروك وقد رواه ابن ماجة من حديث ابن عمر مرفوعا وفيه صالح كاتب الليث وهو ضعيف. ذكره الشوكانى في السيل الجرار وحديث هذا حال رواته لا يجوز الاستدلال به كما هو متفق عليه من المحدثين والفقهاء. فلا يجوز لأحد أن يجعله الاساس في الاستدلال، لأنه لا يعمل بحديث أحد رواته متروك.

قال الامام البغوى في شرح السنة: قلت: اختلف أهل العلم في الصلاة في المقبرة والحمام. فرويت الكراهة فيهما عن جماعة من السلف وإليه ذهب أحمد واسحاق وأبو ثور لظاهر الحديث. وإن كانت التربة طاهرة والمكان نظيفا. وقالوا: قد قال النبي هذا جعلو في بيوتكم من صلاتكم ولا تتخذوها قبورا ».

فدل على أن محل القبر ليس بمحل للصلاة .

وقد سبق القول في هذا الحديث وبيان انه لا يدل على النهى عن الصلاة في المقابر.

ثم يقول : ومنهم من ذهب إلى أن الصلاة فيها جائزة إذا صلى

<sup>■ 👫 ■</sup> قضايا إسلامية معاصرة

فى موضع نظيف منه . وروى أن عمر رأى انس بن مالك يصلى عند قبر فقال : القبر ، القبر ولم يأمره بالاعادة . وحكى عن الحسن أنه صلى فى المقابر ، وعن مالك ، لا بأس بالصلاة فى المقابر .

وتأويل الحديث هو أن الغالب من أمر الحمام قذارة المكان . ومن أمر المقابر . اختلاط تربتها بصديد الموتى ولحومها . فالنهى لنجاسة المكان . فإذا كان المكان طاهرا . فلا بأس .

ثم قال: واحتج من جوز الصلاة في هذه المواضع إذا كان المكان طاهرا بما روى عن جابر أن النبي هي قال « جعلت لى الأرض مسجدا وطهورا ».

وقال لا بأس بالصلاة فى البيع . كان ابن عباس يصلى فى البيعة إلا بيعة فيها تماثيل . فإن كان فيها تماثيل خرج فصلى فى المطر . وقال عمر : إنا لا ندخل كنائسكم من أجل التماثيل التى فيها الصورة ويذكر أن عليا كان يكره الصلاة بخسف بابل .

ولو صلى بمكان وبقربه نجاسة فجائز إذا كان موضع صلاته طاهرا . صلى أبو موسى \_ الاشعرى \_ فى دار البريد والسرقين والبرية إلى جنبه . فقال : ها هنا وثم سواء . وصلى ابن عمر على الثلج ولم ير الحسن بأسا أن يصلى على الجمد والقناطر وإن جرى تحتها بول أ . هـ .

ولسنا أعلم من السيدة عائشة رضى الله عنها التى كانت تعيش فى حجرتها تذكر الله وتتعبد فيها وتصلى فيها وكبار الصحابة أحياء ولم ينكر عليها أحد منهم . أليس هذا أجماع من الصحابة على جواز الصلاة بجوار القبور . وهل يجهل الصحابة الحكم وكذا التابعون والائمة ثم ياتى أبناء زماننا ليصححوا لهم ؟

وقد روى الترمذي بسنده عن الشعبي قال: اختبرني من

قضايا إسلامية معاصرة **٣ ٨٧ س** 

راى النبي على . رأى قبرا منتبذا ، فصف أصحابه فصلى عليه . فقيل له: من أخبرك ؟ فقال : أبن عباس . قال الترمذى : حديث حسن صحيح . والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم من أصحاب النبي في وغيرهم وهو قول الشافعي وإسحاق وقال بعض أهل العلم: لا يصلى على القبر وهو قول مالك بن أنس رحمه الله بخلاف ما روى عنه في المدونة الكبرى كما سيأتي ـ وقال ابن المبارك إذا دفن الميت ولم يصل عليه ، صلى على القبر ، ورأى ابن المبارك : الصلاة على القبر . وقال أحمد واسحاق يصلى على القبر إلى شهر ، وقالا أكثر ما سمعنا عن أبن المسيب : أن النبي في صلى على قبر أم سعد بن عبادة إلى شهر .

وروى الشيخان عن ابن عباس رضى الله عنهما: أن رسول الله هي مر بقبر دفن ليلا فقال: متى دفن هذا؟ قالوا: البارحة. قال: افلا آذنت مونى؟ قالوا: دفناه فى ظلمة الليل فكرهنا أن نوقظك. فقام. فصففنا خلفه. قال ابن عباس: وأنا فيهم. فصلى عليه. هذا وقد تتكرر مثل هذا من رسول الله هي وصلاة الجنازة، صلاة مفروضة على الامة فرض كفاية، وهى عبادة مأمور بها يشاب فاعلها، وإذا لم تقم ودفن الميت دون الصلاة عليه أثمت الامة كلها حتى يصلى عليه.

وفى هذا الحديث . كانت الصلاة من رسول الله الله الله الله الله ، لأن أصحابه كانوا قد صلوا عليه قبل دفنه مما اسقط الفرضية عن سائر المسلمين . ومع ذلك صلى عليه عند قبره والصلاة عليه قربى إلى الله تعالى وشفاعة للميت عند ربه من المصلين عليه . وكذلك سائر الصلوات فرضا كانت أو سنة هي قربي إلى الله ولا يتوجه بها العبد إلا لله تعالى .

فلم يقم النبي ﷺ باعادة الصلاة على الرجل وكذا على المراة

<sup>■</sup> ٨٤ ■ قضايا إسلامية معاصرة

التى كانت تقم مسجده صلاة الغائب بالمسجد أو خارجه ولكن صلى على قبريهما.

ألا يدل ذلك على جواز الصلاة بجوار القبور ما دام المكان طاهرا ولا يسجد على القبر ولم يتخذ القبر قبلة للصلاة بدل الكعبة المشرفة ؟

ولهذا جوز السلف بناء المساجد بجوار القبور والصلاة فيها لا بأس بها لطهارتها وعدم نجاستها وأن من تأمل واختبر مقاصد المسلمين في المساجد التي يتخذونها بجوار قبور الصالحين علم قطعا أنهم لا يريدون بذلك الصلاة إلى القبور ولا عليها تعظيما لأصحابها . ولا تقربا إليهم من دون الله تعالى . ولكنهم يريدون الصلاة فيها لرب العالمين . ونوال بركة القرب من مجاورة الصالحين وتعدد الزيارة لأصحاب تلك القبور فيحصل للزائر وللمزور الكثير من الخبير بفضل الله تعالى وبره وإحسانه . والمقام مقام عظة وتذكر للأخرة وليس مقام عبادة للنبي ﷺ أو للمولى أو تعظيم شان صاحب القبر حتى يخلع عليه من صفات الربوبية ما يخرج فاعله عن الملة والعياذ بالله فبناء المساجد بجوار قبور الأنبياء والصالحين جائز ولا بأس به صيانة لقبورهم من الهدم أو الإهانة وتكثيرا لزائريهم ليكثروا من الدعاء لهم والتماسا لنيل الخير من رب العالمين بهذا قال أفاضل من محققي الشافعية وغيرهم من أصحاب المذاهب الأخرى . بجواز البناء على قبور الأنبياء والشهداء والصالحين والبناء حولها قبة كان البناء أو بيتا. ولو في الأرض الموقوفة والمسبلة للدفن ليعرفوا فيزورهم الناس . وتجوز الوصية بعمارتها أيضا يقول التوربشتي رحمه الله تعالى « وقد أباح السلف البناء على قبور المشايخ والعلماء المشهورين ليزورهم الناس ويستروحوا بالجلوس فيه». وقال صاحب البراهين الساطعة « والبضاري رضى الله عنه

قضايا إسلامية معاصرة ■ 🗚 🗷

يشير بالاثر إلى أن الصلاة إذا لم تكن إلى القبر لم يكن بها بأس. وإلى أن معنى اتخاذ القبور مساجد المتوعد عليه فى الحديث الشريف إنما هو الصلاة عليها أو إليها تعظيما للقبر أو لصاحبه كما هو فعل اليهود والنصارى . فإنهم كانوا يسجدون للأوثان وقد اعاذ الله الأمة المحمدية وحفظها بفضله من ذلك كله من عهد وفاه نبيهم إلى يومنا هذا » .

هذا ويلخص لنا الشيخ عبد الرحمن الجزيرى رحمه الله تعالى في كتابه القيم الفقة على المذاهب الاربعة رأى المذاهب الاربعة في هذه القضية فيقول:

وقد تكره الصلاة في المقابر على تفصيل في المذاهب:

أ – الحنفية: قالوا: تكره الصلاة في المقبرة. إذا كان القبر بين يدى المصلى. بحيث لو صلى صلاة الخاشعين وقع بصره عليه. أما إذا كان خلفه أو فوقه أو تحته ما هو واقف عليه فلا كراهة على التحقيق. وقد قيدت الكراهة بأن لا يكون في المقبرة موضع أعد للصلاة لانجاسة فيه ولا قدر. وإلا فلا كراهة. وهذا في غير قبور الأنبياء عليهم السلام. فلا تكره الصلاة عليها مطلقا « وقد قرر الكاساني في بدائع الصنائع ١/٥/١ مثل هذا القول »

٢ – الحنابلة: قالوا: إن الصلاة في المقبرة وهي ما احتوت على ثلاثة قبور فاكثر في أرض موقوفة للدفن باطلة مطلقا أما إذا لم تحتو على ثلاثة بأن كان بها واحد أو اثنان. فالصلاة فيها صحيحة بلا كراهة إن لم يستقبل القبر وإلا كره.

٣ - الشافعية: قالوا: تكره الصلاة في المقبرة غير المنبوشة.
 سواء كانت القبور خلفه أو أمامه أو عن يمينه أو شماله أو تحته.
 إلا قبور الشهداء والأنبياء. فإن الصلاة لا تكره فيها ما لم يقصد تعظيمهم. وإلا حرم.

<sup>■</sup> ٨٦ = قضايا إسلامية معاصرة

أما الصلاة في المقبرة المنبوشة بلا حائل. فإنها باطلة لوجود النجاسة بها.

٤ - المالكية: قالوا: الصلاة في المقبرة جائزة بلا كراهة ان امنت النجاسة. فإن لم يؤمن النجاسة ففيه التفصيل المتقدم في الصلاة في المزبلة وغيرها.

وقد قالوا فى الصلاة فى المزبلة ونحوها: تجوز الصلاة بلا كراهة فى المزبلة والمجزرة ونحجة الطريق ــ أى وسطها ــ وإن كانت مشكوكة أعيدت فى الوقت فقط . أ . هـ .

وقد روى الامام البغوى فى كتابه شرح السنة . أن المشهور من مذهب مالك رحمه الله تعالى : أنه لا بأس بالصلاة فى المقابر

وروى فى « المدونة الكبرى » للمالكية : سئل ابن القاسم ـ تلميذ الامام مالك ـ هل كان مالك يوسع أن يصلى الرجل وبين يديه قبر ـ قد يكون سترة له ـ قال : مالك لا يرى بأسا بالصلاة فى المقابر وهو ـ مالك ـ إذا صلى فى المقبرة . كانت القبور بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن شماله . إلى أن قال : قال مالك : « بلغنى أن أصحاب رسول الله ﷺ كانوا يصلون فى المقبرة » يعنى الانتفاء سبب المنع . انتهى .

هذا وأقول: إن كل مسلم على وجه الأرض منذ زمن بعيد يعلم جيدا أن الامام مالك بن أنس رضى الله عنه هـ شيخ أهل السنة واسـتاذ ائمـتهم كالشافعي والليث بن سعد وأحمد بن حنبل وغيرهم ـ وكان يعاصره أئمـه أعلام من أمـثال: أبى حنيفة وسـفيان بن عيينه وغيرهما كما أنه كان من رواة الأحاديث الشريفة الواردة في هذه القضية.

فهل هذا يعنى أن مالكا رضى الله عنه لم يكن يفهم دلالات هذه الاحاديث الشريفة ؟

فقال فيها ما يخالف مقاصدها . وفهم من معانيها ما ليس صوابا ؟

ابدا إن الامام مالك رحمه الله تعالى قد فهم هذه الأحاديث الفهم الصحيح مستدلا على فهمه بما روى من فعل اصحاب النبى وقد ثبت أنهم كانوا يصلون بجوار القبور ما دامت علة المنع منتفية كما حدث من أنس بن مالك رضى الله عنه ومقولة عمر بن الخطاب رضى الله عنه له . فهل الصحابة أيضا لم يكونوا يفهمون هذه الأحاديث ؟

إن ما فهمه الامام مالك رضى الله تعالى عنه هو نفس الفهم الذي توفر لدى الأثمة الآخرين . ولم يكن الخلاف بينهم إلا خلافا لفظيا فحسب .

فهذا الإمام أبو اسحاق الشيرازى يقرر مذهب الشافعي في كتابه المهذب فيقول:

ولا يصلى فى مقبرة - مكان القبور من الارض - لما روى ابو سعيد الخدرى رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال « الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام » فإن صلى فى مقبرة نظرت . فإن كانت مقبرة تكرر فيها النبش . لم تصح صلاته، لأنه قد اختلط بالأرض صديد الموتى .

قال العلامة ابن بطال في هامشه: النبش هو إثارة التراب وإخراج الموتى و يستعمل في وإخراج الموتى ولا يستعمل في غيره. ولا يقال نبشت الماء. ولا نبشت البئر ، بل يقال : حفرت وكذلك غيره ، وقال الهروى : العرب تسمى الدم والقيح صديدا . ومنه قول أبى بكر الصديق رضى الله عنه : ادفنونى في ثوبى هذين ، فإنهما للمهل والصديد \_ وأما قوله تعالى : ويسقى من ماء صديد ، فقد فسر بأنه ماء يسيل من أجسام أهل النار .

<sup>■ 👫 =</sup> قضايا إسلامية معاصرة

ثم يقول الشيرازى: وإن كانت جديدة لم يتكرر فيها نبش: كرهت الصلاة فيها. لأنها مدفن النجاسة والصلاة صحيحة، لأن الذى باشر بالصلاة طاهر وإن شك هل نبشت أولا ففيه قولان: أحدهما: لا تصح صلاته لأن الاصل بقاء الفرض فى ذمته وهو يشك فى اسقاطه والفرض لا يسقط بالشك والثانى: تصح لأن الأصل طهارة الأرض فلا يحكم بنجاستها بالشك .

إن الإمام الشيرازى رحمه الله تعالى يتحدث عن الصلاة فى المقبرة وهى المكان المعد لدفن موتى المسلمين « الجبانة » وما ذكره من حيثيات تمنع من الصلاة فى المقبرة . لا يشمل ولا يدخل فيه الصلاة بمساجد الأنبياء والصالحين لطهارة المسجد وانتفاء أسباب المنع فى المسجد هذا وقد سئل الشيخ ابن تيمية رحمه الله تعالى : هل الصلاة فى البيع والكنائس جائزة مع وجود الصور أم لا ؟ وهل يقال أنها بيوت الله أم لا ؟

فقال: الجواب: ليست بيوت الله . وإنما بيوت الله المساجد . بل هي بيوت يكفر فيها بالله ، وإن كان قد يذكر فيها فالبيوت بمنزلة الهلها . وأهلها كفار . فهي بيوت عبادة الكفار . وأما الصلاة فيها : ففيها ثلاثة أقوال للعلماء مذهب أحمد وغيره المنع مطلقا وهو قول مالك . والاذن مطلقا . وهو قول بعض أصحاب أحمد والثالث : وهو الصحيح المأثور عن عمر بن الخطاب وغيره ، وهو منصوص عن احمد وغيره أنه إن كان فيها صور لم يصل إليها لأن الملائكة لا تدخل بيتا فيه صورة . ولأن النبي للها لم يدخل الكعبة حتى محا ما فيها من الصور وكذلك قال عمر : إنا لا ندخل كنائسكم والصور فيها .

وهي بمنزلة المسجد المصلى على القبر. ففي الصحيحين أنه

قضايا إسلامية معاصرة≡ 🗚 ■

ذكر للنبى الله كنيسة بأرض الحبشة . وما فيها من الحسن والتصاوير . فقال : « أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجدا وصوروا فيها تلك التصاوير أولئك شرار الخلق عند الله يوم القيامة » .

وأما إذا لم يكن فيها صور فقد صلى الصحابة في الكنيسة. والله أعلم .

ثم سئل رحمه الله تعالى : هل تصبح الصلاة فى المسجد إذا كان فيه قبر والناس تجتمع فيه لصلاتى الجماعة والجمعة أم لا ؟ وهل يمهد القبر أو يعمل عليه حاجز أو حائط ؟

الجواب: الحمد لله اتفق الأئمة بأنه لا يبنى مسجد على قبر لأن النبى على قال « إن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد. الا فلا تتخذوا القبور مساجد فإنى أنهاكم عن ذلك » .

وأنه لا يجوز دفن ميت في مسجد فإن كان المسجد قبل الدفن غير بتسوية القبر . واما بنبشه إن كان جديدا . أ . هـ . الفتاوي الكبرى .

إن المتأمل في فتوى الشيخ ابن تيمية رحمه الله تعالى يلاحظ في اجابته ما يلي :

١ - جواز الصلاة في الكنائس والبيع إذا لم يكن بها صور لأن علة النهى عن الصلاة فيها هي وجود التصاوير - التماثيل - مثل ما كان في كنيسة الحبشة .

وقد ثبت عن الصحابة بالقول وبالفعل جواز الصلاة في الكنائس والبيع إذا ما خلت من صور.

٢ - لا بأس بالصلاة في المسجد إذا كان به قبر وقد تم تسويته بأرض المسجد أو تم نبشه ورفعه من المسجد . وكذلك إذا لم يكن بالمسجد صورة وهو ما لم يحدث ولئ يحدث بحول الله وقوته .

<sup>🛥 •</sup> ٩ 🗷 قضايا إسلامية معاصرة

وتأسيسا على كلام ابن تيمية رحمه الله تعالى فإنه لا مانع من الصلاة في مساجد الأنبياء والأولياء كون القبور الكائنة بها أو بجوارها توجد تحت سطح الأرض وتبعد عن السطح بأمتار كثيرة قد تصل في بعضها إلى عشرين مترا . ولا تقل عن ثلاثة أمتار . وذلك علاوة على أنها مسقوفة بالحجارة أو بالخرسانة المسلحة . كما أنها توجد في اماكن خاصة بها في ناحية من نواحي المسجد ولا تتصل بالمسجد إلا من خلال باب يفتح عليه وهو ما كان متبعا في مسجد النبي على حتى كان عصر الوليد بن عبد الملك ففي عهده أقفل باب الحجرة الشريفة . ولم يكن يعترض على وجود الباب مفتوحا على المسجد أي أحد من الصحابة ولا من التابعين ولا الائمة الاعلام .

وما جعلت المقصورة على القبر إلا لتمنع الناس من الوقوف عليه أو الصلاة فوقه كما أنها تفصل بين المصلى وبين القبر. ولا ينازع في هذا إلا كل معاند ومكابر وقد قرر علماء الأحناف أنه إذا مر على القبر مدة يظن أن صاحبه قد تحول إلى تراب. فلا بأس بالبناء عليه مسجدا كان أو غيره. كما أنهم لا يرون باسا من الصلاة على قبور الأنبياء والشهداء والصالحين، لأنها قبور طاهرة كما يقولون.

ويقول الإمام الشوكاني رحمه الله تعالى في نيل الأوطار:

فقد حكى الخطابي في معالـم السنن عن عبد الله بن عـمر أنه رخص في الصلاة في المقبرة .

وحكى أيضًا عن الحسن أنه صلى في المقبرة.

ثم قال: وذهب الشافعي إلى الفرق بين المقبرة المنبوشة وغيرها فقال: إذا كانت مختلطة بلحم الموتى وصديدهم،

قضايا إسلامية معاصرة⊯ ٩١ ₪

وما يضرج منهم، لم تجز الصلاة فيها للنجاسة فإن صلى رجل في مكان طاهر منها أجزاته.

ثم يقول الشوكاني: وحكمة المنع من الصلاة في المقبرة قيل: هو ما تحت المصلى من النجاسة. وقيل: لحرمة الموتى.

وقال أيضا: وأما الكنيسة والبيعة فروى ابن أبى شيبة فى المصنف عن ابن عباس. أنه كره الصلاة فى الكنيسة إذا كان فيها تصاوير، وقد رويت الكراهة عن الحسن ولم ير الشعبى وعطاء ابن أبى رباح بالصلاة فى الكنيسة والبيعة بأسا، ولم ير ابن سيرين بالصلاة فى الكنيسة بأسا، وصلى أبو موسى الأشعرى وعمر بن عبدالعزيز فى كنيسة ولعل وجه الكراهة ماتقدم من اتخاذهم قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد لأنها تصير جميع البيع والمساجد مظنة لذلك، وأما الصلاة إلى التماثيل فلحديث عائشة الصحيح: « إنه قال لها عليه الرياى عنى قرامك هذا فإنه لا تزال تصاويره تعرض لى فى صلاتى» وكان لها ستر فيه تماثيل. انتهى الشوكانى.

وقال الشيخ السندى رحمه الله تعالى فى حاشيته على سنن النسائى معلقا على حديث لعن اليهود والنصارى .

ومراده بذلك أن يحذر أمته أن يصنعوا بقبره ما صنع اليهود والنصارى بقبور أنبيائهم من اتخاذ تلك القبور مساجد. إما بالسجود إليها تعظيما لها أو بجعلها قبلة يتوجهون في الصلاة نحوها. وقيل ومجرد اتخاذ مسجد في جوار صالح تبركا غير ممنوع.

#### خلاصة القول ،

وأقول: بعد أن انتهينا من هذا العرض عن تلك القضية الخطيرة استطيع أن أقدم خلاصته في تلك النقاط. وهي:

أولا: لا مانع من بناء المساجد بجوار قبور الصالحين، مادام

<sup>■ 💔 🗷</sup> قضايا إسلامية معاصرة

المكان طاهرا لعموم قوله ﷺ: ﴿ وجعلت لى الأرض مسجدا وطهورا ﴾.

وكذلك لانتفاء أسباب المنع وهي:

- (۱) خوف تعظيم القبر أو تعظيم صاحبه، وهو ما لم يقع من أي احد من المسلمين منذ وفاة الرسول ﷺ إلى يومنا هذا.
- (ب) خوف النجاسة. فيقف المصلى على مكان نجس. وهو ما لم يكن. لأن المسجد يبنى فى مكان طاهر ويجب أن يتعين ذلك. وهو أمر لا يضتلف عليه اثنان فكل مساجد الصالحين قد أقيمت فى أماكن طاهرة، ولا ينجسها وجود القبر فى أى جانب من المسجد أو وجوده بجواره.

وكذلك تبنى المساجد بجوار قبور الصالحين للمحافظة عليها فلا توطأ ولا تمتهن كرامة الميت ولا يلقى على قبور الصالحين القاذورات والأوساخ. ولا تهدم أو تكسر العظام.

(جـ) إن غير القبر من الأرض أنظف من مكان القبر.

وهذا هو الأمر الواقع كما قلنا في مساجد الأولياء، فإن القبر معزول عن المسجد ولا يصلى فوقه أحد، ولم يتخذه أحد قبلة للصلاة بدل الكعبة، لأن المسلم يصلى شولم يثبت أبدا أن مسلما توجه بصلاته لقبر نبى أو لقبر ولى واتخذه قبلة له بدل الكعبة وعليه: فإنه لا بأس من بناء المساجد بجوار قبور الصالحين، مادامت الأرض التى تقام عليها طاهرة ونظيفة، وابتغى بذلك وجه الشتعالي، وفي وجود هذه المساجد بجوار قبور الصالحين باعث على الإكثار من زيارتهم والدعاء لهم والعبرة والعظة وتذكر الأخرة، والتبرك بمجاورتهم، لأن في زيارتهم تكون العظة أكبر من زيارة قبور غيرهم فإذا ماكانت أسباب المنع قائمة، منع من بناء هذه المساجد بجوار قبور الصالحين.

قضايا إسلامية معاصرة ₹ 🗷 🗷

ثانيا: جواز الصلاة في هذه المساجد ش تعالى بدون حرج، وذلك للأسباب التالية:

- (1) الأحاديث الواردة في هذا الشأن وهي كثيرة ومختلفة الدرجات وكلها تنهي عن السجود على القبور أو اتخاذها قبلة للصلاة بدل الكعبة، أو قصد بالصلاة بجوارها تعظيم القبر أو تعظيم صاحبه، وهو مافهمه الصحابة رضوان الله عليهم ومن جاء بعدهم فقد كانت السيدة عائشة رضى الله عنها تتعبد في بيتها وفيه قبر رسول الله وقبرا صاحبيه، وكان ابن عمر رضى الله عنهما يصلى إلى المقابر وكذا أنس وغيرهما.
- (ب) إذا كان الصحابة رضى الله عنهم قد جوزوا الصلاة فى البيع والكنائس الخالية من التماثيل كما حكاه الشيخ ابن تيمية رحمه الله تعالى وغيره. أيليق بنا أن نحرم الصلاة فى مساجد الصالحين، وهى خالية من هذه الصور والتماثيل.
- (جـ) طهارة هذه المساجد وخلوها من النجاسات، فهى بذلك تدخل فى عموم قوله ﷺ: ﴿وجعلت لى الأرض مسجدا وطهورا﴾ وهو ما قرره الشافعية والمالكية والحنابلة والأحناف.
- (د) ثبوت وجود قبوربالمسجد الحرام ومسجد النبى على والمسجد الاقصى ومسجد الخيف والمساجد الثلاثة الأولى قد أمر النبى في بشد الرحال إليها والأخير قد صلى فيه النبى والصحابة رضى الله عنهم وكذا المسجد الحرام ومن بعد دفنه صلوات الله وسلامه عليه كان أصحابه يصلون في مسجده الشريف ولازالت الصلاة قائمة به إلى يومنا وستزال بحول الله وقوته إلى أن يشاء الله تعالى.
- (هـ) إن النهى الوارد في الحديث، وهو ما قام العلماء بشرحه وبيان مقصوده منصب على الصلاة في المقبرة، وهو المكان

عَمْايا إسلامية معاصرة

المعد للدفن ( القرافة أو الجبانة) وذلك لعدم امكان تحديد المكان الطاهر فيها حتى يمكن الصلاة فيه كون الطرقات بين المقابر عرضة لسير الحيوانات ولعب الأطفال مما يجعلها تتبول فيها وربما تتغوط أيضا وهذا أمر لا يمكن الاحتراز منه.

وأما المساجد التى بنيت بجوار قبور الصالحين سواء كان القبر بداخل المسجد أو فى ناحية من نواحيه أم خارجه فإنها ليست مما ورد الحديث فى النهى عن الصلاة فيه من الأماكن، لطهارتها ونظافتها، ولذلك يصرح الحنابلة بجواز الصلاة إلى القبرين. أما إلى الثلاثة قبور فلا، لأنها بذلك تصبح مقبرة عامة، ولا يجوز بناء المساجد فى المقبرة العامة حتى لا يضيق مكان الدفن على المسلمين، فتأمل.

- (و) إن قبور الصالحين بالمساجد غائرة تحت سطح الأرض بأمتار كثيرة. وقد مضت عليها السنون الطويلة مما يظن أن الأجساد قد بليت وتحولت إلى رماد، ولم يبق سوى الروح، ويقرر علماء الأحناف أنه إذا مضى على القبر مدة يظن أن صاحبه قد تحول إلى رماد واختلط ترابه بتراب الأرض، فإنه لا مانع من البناء على القبر بيتا كان أو مسجدا. ويرى ابن تيمية أنه إذا سوى القبر بالأرض فلا بأس بالصلة في المسجد وهو ما يفعله المسلمون قديما وحديثا تحت سمع وبصر العلماء من كافة المذاهب ومن شتى البلدان. ولم يعترض أحدهم على ذلك.
- ( ن ) لقد ذهب المانعون من الصلاة إلى القبور إلى القول بالكراهة سدا للذرائع ولم يرفعوا الحكم إلى التصريم أو بطلان الصلاة. إلا إذا نبش القبر واختلط الدم والصديد وقطع اللحم بالتراب، فقد ذهب الشافعى رضى الله عنه إلى القول بتصريم الصلاة في هذه الأرض المتنجسة. وهو ما لم يخالفه فيه أحد، أما

قضايا إسلامية معاصرة ■ 90 ■

إذا كان المكان طاهرا ونظيفا، فإنه لا حرج والصلاة صحيحة بلا ضرر.

(ح) إن قبور الصالحين كلها في أماكن خاصة تفصلها عن المسجد المعد للصلاة والعبادة كما أن على قبورهم المقصورات التي تحول بين المصلى وبين القبر.

فهذا كله يعنى أن بناء المساجد بجوار قبور الصالحين أو عليها وإقام الصلاة في هذه المساجد أمر جائز وغير ممنوع لأن أسباب المنع ـ كما رأينا ـ منتفية تماما ولا وجود لأى منها في أى مسجد من مساجد الصالحين.

ونحمد الله تعالى الذى حفظ الأمة من الانزلاق إلى الهاوية بمثل ما انزلق فيه اليهود والنصاري. وكان ذلك استجابة لدعاء النبى على: «اللهم لا تجعل قبرى وثنا يعبد من بعدى».

فحفظ الله قبره على من أن يتخذ وثنا وكذا قبور أوليائه لأنهم تبع له، فالله تعالى قد حفظ الفاضل وهو مظنة التعظيم أكثر من غيره وهو أيضا قد حفظ المفضول، وذلك فضل من الله تعالى وبر وإحسان بعباده المؤمنين.

وقال الشيخ محمود خطاب السبكي رحمه الله تعالى في الدين الخالص جـ ٣ ص ٢٣١ ، ٢٣١ ما نصه:

قال ابن القاسم المالكى: لو أن مقبرة من مقابر المسلمين عفت فبنى قوم عليها مسجدا، لم أر بذلك بأسا، وقال ابن الماجشون: المقبرة إذا ضاقت عن الدفن وبجانبها مسجد ضاق بأهله، لا بأس أن يوسع المسجد ببعضها، والمقبرة والمسجد حبس على المسلمين، وقالت الحنبلية: إذا صار الميت رميما جازت زراعة المقبرة وحرثها والبناء عليها وإلا فلا يجوز.

وقال الحنفيون: المسجد إذا خبرب ودثر ولم حوله جماعة.

<sup>■</sup> ٩٦ ■ قضايا إسلامية معاصرة

والمقبرة إذا عفت ودثرت، تعود ملكا لأربابها وجاز أن يبنى موضع المسجد دار وموضع المقبرة مسجد وغير ذلك، فإن لم يكن لها أرباب، تكون لبيت المال ، هذا وإذا نبشت المقبرة ونقل ترابها ولم يكن هذاك نجاسة تخالط أرضها، جازت الصلاة فيها. أ. هـ، والله تعالى أعلم.

ولا أرى بأسا بالصلاة بجوار المقابر في مكان ثبتت طهارته لأن القبور في هذا الزمان أصبحت تبنى بالحجارة والخرسانة الأمر الذي يحبس النجاسة بداخلها. والله المستعان.

# الفصل الثانى

# ويارة الشيور والأشرحة

١ ـ مشروعية الزيارة

٢- أنواع الزيارة

٣. شد الرحال

٤- زيارة النبي على

٥ - آداب الزيارة

٦. زيارة أضرحة ومشاهد الصالحين

#### زيارة القبور

كان العرب في الجاهلية يتبارون في إلقاء الخطب والقبصائد. والمبالغة في المدح وذكر المنفاخر على قبور المنوتي، منفالين في ذكر 🍱 أ مناقبهم ومحاسنهم. وتعديد صفاتهم واعمالهم. وكثيرا ما كان المادحون يخرجون في مدائحهم عن حد الوصف البشرى، وأحيانا كانوا في مرثياتهم يبكون ويتباكون على موتاهم في جزع يضرجهم عن حد الوعي. ويزيحهم عن حد الصواب في التفاخر بالقبائل والعشائر فأنزل الله في كتابه العزيز قوله عز وجل: ﴿الهاكم التكاثر حتى زرتم المقابر ... السورة ﴾ ولما كان هذا حالهم. وكان الإسلام مازال حديثًا. نهى النبي ﷺ المسلمين عن زيارة القبور لقرب عهدهم بالإسلام، وتأثرهم بما يحملونه من بقايا صفات جاهلية قد تبرز مرة أخرى بسبب الزيارة للقبور عند رؤيتهم لمن بقوا على كفرهم وضلالهم وهم يتفاخرون بالأحساب والأنساب ولريمنا يسناق المسلمون إلى هذا الفعل الشنيع الذي معه يظهر الجزع من قضاء الله وقدره. ولذلك نهوا عن زيارتها، حتى قطعوا في الإسلام شوطا كبيرا، وساروا على طريقه مدى بعيدا في صدق وإخلاص. مما طمأن النبي ﷺ . على ثبات العقيدة في نفوسهم. وإنهم قد أصبحوا يميزون بين الطيب والخبيث وصاروا على بينة من أمر دينهم. فأذن لهم النبي على في

زيارة القبور طلب للعظة والعبرة وتذكر الأخرة. والدعاء والاستغفار للأموات.

ا روى مسلم وغيره عن أبى هريرة رضى الله عنه قال :
 زار النبى ه قسير أمه . فبكى وأبكى من حوله . فقال :
 «استأذنت ربى فى أن أستغفر لها. فلم يأذن لى . واستأذنته فى أن أزور قبرها فأذن لى. فزوروا القبور فإنها تذكر الموت».

۲ ـ وروى أحمد عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه قال:
 قال رسول الله ﷺ: « إنى نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإن فيها عبرة ».

( ورواه الحافظ المنذرى فى الترغيب والترهيب وقال: رواته محتج بهم فى الصحيح)

٣ ـ وروى ابن ماجة بإسناد صحيح عن ابن مسعود رضى الله عنه: أن رسول الله على قال: « كنت نهية تكم عن زيارة القبور في الدنيا وتذكر الآخرة ».

٤ ــ وروى الترمذى عن ابن بريدة عن أبيه رضى الله عنهما
 قال: قال رسول الله ﷺ: «قد كنت نهيتكم عن زيارة القبور فقد
 أذن لمحمد فى زيارة قبر أمه. فزوروها فإنها تذكر الآخرة».

قال الترمذي : حديث حسن صحيح

فمن هذه الأحاديث الشريفة أذن الشارع للمسلمين بزيارة القبور لتحقيق الهدف الذى دعت إليه وهو: الزهد فى الدنيا والإقبال على الآخرة، وتذكر الموت والاستعداد له، والدعاء للموتى والاستغفار لهم. ثم هي ترقق القلب وتزيد من عزم الإنسان على طاعة ربه عز وجل.

## (أ)مشروعية الزيارة

إن زيارة القبور مرخص فيها للرجال باتفاق، ولكن العلماء اختلفوا في الترخيص بها للنساء إلى فريقين:

<sup>■</sup> ١٠٧ ■ قضايا إسلامية معاصرة

الفريق الأول قالوا: لقد نهيت النساء عن زيارة القبور ماعدا قبر النبى الله وقبور الصالحين فإنه مرخص الهن في زيارة قبورهم، وقد استدلوا بما يلى:

ا ـ عن ابن عباس رضى الله عنهـما: «أن رسول الله ﷺ . لعن زائرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج»

رواه الترمذى وأبو داود والنسائى وابن حبان

٢ ـ وعن أبى هريرة رضى الله عنه: أن رســول الله 護: لعن زوارات القبور .

رواه الترمذى وقال: حديث حسن صحيح، ورواه أيضا أبو داود وابن حبان.

قال : لو بلغت معهم الكدا ، فذكر تشديدا في ذلك .

قال الراوى : فسالت ربيعة بن سيف عن الكدا. فقال: القبور فيما أحسب .

وروى ابن ماجة عن على رضى الله عنه قال: خرج رسول الله فإذا نسوة جلوس قال: ما يجلسكن؟ قلن: ننتظر الجنازة قال: هل تغسلن؟ قلن: لا. قال: هل تعلين

فيمن يدلى؟ قلن: لا

"قَالَ : أَوْ فَارَجْعَنَ مَادُورَاتَ غَيْرِ مَأْجُورَاتَ » ورواه أَبُو يعلى من حديث أنس رضي الله عنه .

فاصحاب هذا الفريق يستدلون بهذه النصوص على نهى النساء عن زيارة القبور ماعدا قبر النبى وقبور الأولياء والضالحين.

وأما الفريق الآخر فإنهم قالوا: إن الزيارة مباحة للنساء لأنهن محتاجات إلى العظة كالرجال سواء بسواء ويستدلون على صحة زعمهم بما يلي:

أولاً: النساء يدخلن في عموم الأحاديث التي وردت في شأن الترخيص بزيارة القبور وقالوا: إن هذا الترخيص للرجال والنساء ولم يرد في النصوص ما يميز بينهن وبين الرجال.

ثانيا: إن الأحاديث التي استدل بها المانعون للنساء من الزيارة. لا تقوم دليلا على صحة القول بنهيهن عن زيارة القبور.

لأن الحديثين الأولين ـ وفيه ما للعلماء كلام فى صحته ما ـ لا ينهيان النساء عن زيارة القبور مطلقا، وإنما ينهيانهن عن الإكثار من الزيارة فحسب لأنهن يكثرن من البكاء والعويل عند القبور لذا نهين عن تعدد الزيارة وليس عن أصل الزيارة. ويفهم ذلك من استخدام النبى على بصيغة المبالغة فى قوله ( زوارات ) .

ثالثا : أما الحديثان الآخران، فإنه لايصح الاستدلال بهما على النهى عن الزيارة. لأنهما صريحان في النهي عن اتباع الجنازة، وليس فيهما ما يفيد النهى عن زيارة النساء للقبور.

يقول الإمام الشوكاني في نيل الأوطار ١١١/ قال القرطبي: اللعن المذكور في الحديث إنما هو للمكثرات من الزيارة لما تقتضيه الصيغة من المبالغة، ولعل السبب ما يفضي إليه ذلك من

<sup>■ \$ •</sup> أ ■ قضايا إسلامية معاصرة

تضييع حق الزوج والتبرج وما ينشأ من الصياح ونحو ذلك وقد يقال إذا أمن من جميع ذلك فلا مانع من الإذن لهن، لأن تذكر الموت يحتاج إليه الرجال والنساء . انتهى ثم قال الشوكانى: وهذا الكلام هو الذى ينبغى اعتماده في الجمع بين أحاديث الباب المتعارضة في الظاهر .

رابعا : يستدل أصحاب هذا الرأى بهذه الوقائع التي تفيد إباحة الزيارة للنساء وهي:

١ ـ روى الحاكم وابن الأثرم وابن ماجة عن عبدالله بن
 أبي مليكة :

ان عائشة رضى الله عنها أقبلت ذات يوم من المقابر، فقلت لها: يالم المؤمنين من أين أقبلت؟ قالت: من قبر أخى عبد الرحمن. فقلت لها: أليس كان نهى رسول الله على عن زيارة القبور؟ قالت: نعم. كان نهى عن زيارة القبور. ثم أمر بزيارتها .

فإن كانت زيارتهن للقبور ممنوعة لنهى رسول الله الله المراة التى كانت تبكى على قبر زوجها كما صرحت به بعض الروايات. ولكنه أمرها بالتقوى والصبر.

٣ ـ روى الحاكم : أن فاطمة بنت رسول الله الله كانت تزور
 قبر عمها حمزة كل جمعة فتصلى وتبكى عنده».

وقد صرحت بعض الروايات أنها كانت تصحب معها بعض النساء في كل مرة.

وقد صرحت بعض الروايات أيضًا أن النبي ﷺ سألها من أين

قضابا إسلامية معاصرة ■ ١٠٥ ■

انت آتية قالت من عند قبر عمى حمزة فقد كنت أرمه، فلم بنهها ﷺ

واقول: إنه لا مانع للمراة من الضروج إلى المقابر لزيارتها للعظة وطلب المغفرة للموتى وتذكر الآخرة بشروط:

الأول: أن تخرج من بيتها محتشمة وهى تستحضر عظمة الله تغالى ليتحقق لها الهدف الشرعى من الزيارة .

الثانى : آلا تخرج للزيارة إذا كان فى ذلك تضييع لحق الزوج أو كان بدون إذن منه.

الثالث : أن تردى الزيارة المشروعة فلا تندب ولا تنوح ولكن تدعو وتستغفر للموتى .

الرابع: الا تكون باعث فتنة لأن المقام مقام عظة واعتبار، ولذلك حدر الشافعية من خروج الشابات الجميلات لأنهن باعثات على الفتنة.

فإذا لم تلتزم المراة بهذه الشروط فإنها تمنع من الخروج إلى المقابر لأن خروجها في حالة عدم التزامها سوف يكون خروج معصية، وهو مانهي عنه الشرع الشريف، لأنه لا يطلب حصول الثواب بمعصية الله عز وجل.

## (ب) أنواع الزيارة

زيارة القبور نوعان : نوع مشروع ومندوب إليه ونوع غير مشروع ومنهى عنه باتفاق فأما الزيارة المشروعة فهى التى يتحقق فيها الالتزام والتمسك بتوجيهات وأوامر النبى

ا ـ روى أحـمـد ومسلم والنسائى عن أبى هريرة رضى الله عنه: أن النبى ﷺ أتـى المقـبـرة فـقـال: السـلام عليكم دار قـوم مؤمنين، وإنا إن شاء الله بـكم لاحقون ولأحمد من حـديث عائشة مثله بزيادة: (اللهم لا تحرمنا أجرهم ولا تفتنا بعدهم).

<sup>■</sup> ١٠١ = قضايا إسلامية معاصرة

٢ ... وروى أحمد ومسلم وابن ماجة عن بريدة قال:

كان رسول الله على يعلمهم إذا خرجوا إلى المقابر أن ينقول قائلهم: السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين. وإنا إن شاء الله بكم لاحقون نسأل الله لنا ولكم العافية.

٣ ـ وروى مسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت:

كان رسول الله على كان ليلتها منه يخرج إلى البقيع من آخر الليل فيقول: السلام عليكم دار قوم مؤمنين وأثاكم ما توعدون، غدا مؤجلون وإنا إن شاء الله بكم لا حقون، اللهم اغفر لأهل بقيم الفرقد.

والزيارة المشروعة أقسام بينها الإمام السبكى رحمه إلله تعالى في كتابه شفاء السقام وهي:

القسم الأول: أن تكون لمجرد تذكر الموت والآخرة، وهذا يكفى فيه رؤية القبور من غير معرفة بأصحابها ولاقصد أمر آخر من الاستغفار لهم ولا من التبرك بهم ولا من أداء حقوقهم.

والقسم الثانى: زيارتها للدعاء الأهلها، كما ثبت من زيارة النبى الله البقيع يعنى وشهداء أحد وغيرهم، وهذا مستحب في حق كل ميت من المسلمين.

والقسم الثالث: للتبرك بأهلها إذاكانوا من أهل المسلاح والخير.

والقسم الرابع: لأداء حقسهم، فإن من كان له حق على الشخص فينبغى له بره فى حياته وبعد موته والزيارة من جملة البرلما فيها من الإكرام. انتهى ملخصا.

فالزيارة المشروعة قربى إلى الله تعالى وبر وإحسان بالموتي، وغير المشروعة هى زيارة معصية لله تعالى وإيذاء للموتى . فالأولى ماجور صاحبها والثانية ماذور صاحبها تسأل الله لنا ولموتى المسلمين العفو والعافية .

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٠٧ ■

#### . (ح)شد الرحال

إن قضية شد الرحال لزيارة الأنبياء والرسل والشهداء والأولياء قضية خاض فيها المسلمون كثيرا . واختلفوا حولها اختلافا ما كان ينبغى له أن يحدث. لأنه قد صنع فى جسد الأمة جرحا عميقا، وفيرق كلمتها بصورة ممقوتة أفزعت الكثير من المسلمين لأن الأمر متصل بمقام الرسل والأنبياء والأولياء وكلهم مصطفون، وهم خيار الناس واثمتهم مع تباين درجاتهم .

ويرجع السبب فى اختلاف العلماء إلى تباين أقوالهم فى معنى حديث شد الرجال الذى رواه البخارى ومسلم وغيرهما عن أبى هريرة رضى الله عنه. عن النبى الله قال:

« لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد، الحرام ومسجد الرسول ﷺ ومسجد الأقصى » .

فقد وهم البعض وظن أن الحديث يمنع من شد الرحال إلى غير هنه المساجد الثلاثة من سائر المساجد وسائر القبور، وقالوا: إنه لا ينبغى السفر وشد الرحل إلا لهذه الثلاثة فحسب وكذا مارخص الشرع في السفر إليه كطلب العلم والتجارة وزيارة الإضوان وطلب الرزق وغيرها من الأمور التي أباح الشرع شد الرحال إليها.

لذا فيان هؤلاء يمنعون شد الرحال لزيارة قبر الرسول ﷺ وقبور الأولياء والعلماء قصدا. وقال بعضهم إن وقع هذا الفعل اتفاقا فلا مانم.

وكذلك ينهون عن شد الرحال إلى المساجد غير هذه الثلاثة، لأن ماعداها في الفضل سواء كما أنهم يعتبرون السفر وشد الرحل لزيارة قبر النبي ﷺ، سفر معصية ولا يجوز قصر الصلاة فيه ولا يجب الوفاء بالنذر. إذا مانذر إنسان القيام بزيارة

<sup>■ ﴿</sup>١٠ ۞ قضايا إسلامية معاصرة

قبر النبى ﷺ. لأن السفر إليه لا يكون إلا في حياته فقط. وهم واهمون فالرسول ﷺ حى في قبره حياة برزخية لا يعلمها إلا الله تعالى، وهو يسمع سلام من يسلم عليه عند قبره ويجيبه وكذا الأولياء والشهداء وسائر موتى المسلمين الكل أحياء في قبورهم دلت على ذلك النصوص الصحيحة كما سياتي بعد.

وقد تجاوز البعض منهم حدود الأدب وذهب إلى القول بتحريم السفر وشد الرحل لزيارة النبى ﷺ بعد وفاته وكذا اتباعه من أولياء الله الصالحين وهو أمر خطير وفهم سقيم عليل لم يقم على صحة القول به دليل ولا برهان ، ولكنه يتعارض مع الأدلة الصحيحة الصريحة التى تندب المسلمين وتدعوهم إلى الزيارة لما فيها من فوائد روحية جمة ، واكتساب آداب إيمانية رفيعة، والتزود بمعارف يقينية يندر الحصول عليها، فهل يطمع الإنسان في شرف أسمى وأرفع من شرف زيارة النبي ﷺ والتمتع بالوجود في حضرته والسلام عليه وطلب المغفرة من الله تعالى عنده وشهود أنواره وشم رائحته الزكية الندية العطرة. فهل بعد هذا الشرف المحمدي من شرف؟ إن من يرى غير هذا فما نال ولا عرف وأمره كله في عجب وفي سرف وفكره وعقله عن قول الحق واعتقاد الصواب قد مال وانحرف .

لقد نشس فى جريدة الأهرام القاهرية الصادرة بتاريخ ١٩٩٠/١٠/١١ م تحت عنوان (مفتى الجمهورية مع طلاب تجارة عين شمس)

فقد أعلن فضيلته (مرددا هذا القول) قال: (وعن الحجاب قال: إن الله أنزل فيه نصا قرآنيا. لذا وجب الحجاب. وعن زيارة الأضرحة قصدا يعتبر حراما، والمساجد تبنى بقصد الصلاة فقط وليست للزيارات).

قضادا إسلامية معاصرة 🗷 👫 🖿 🖿

إن هذا القول بشان زيارة الأضرحة والمساجد قول يجافى الحقيقة، لأنه يتعارض مع صريح النص، لأن الرسول على المدر في صراحة ووضوح بزيارة القبور وصاحب الفضيلة يقول: إن زيارة الأضرحة قصدا حرام. فكيف يكون هذا؟ فلقد روى أن النبي على قال: (كنت نهيتكم عن زيارة القبور الأقرورها فإنها تذكر الآخرة) والحديث مع تعدد طرقه وتعدد رواياته صحيح كما سبق.

والرسول على يأمرنا فيه بزيارة القبور بصفة عامة ... قبور الانتبياء وقبور العلماء والأولياء والشهداء وقبور سائر الناس ... ولم يخصص صلوات الله وسلامه عليه حتى يحرم زيارة اضرحة الأولياء.

والمساجد شه وقد أمر الله ببنائها ليذكر فيها اسمه من صلاة وقراءة قرآن وحضور مجالس العلم ومجالس الذكر والاعتكاف، ولا تقتصر مهمتها على الصلاة وحدها، وكان على يستخدمها في أغراض أخرى كرسم السياسات وتسيير الجيوش وبحث مشاكل المسلمين وهذه أمور لا يختلف عليها اثنان ولا يقول بغيرها أحد، فكل عمل من أجل الآخرة مباح عمله في المسجد، وهذه أعمال كثيرة منها: الصلاة. وليست الصلاة وحدها هي القصد من بناء المسجد إن زائري أضرحة الأولياء يعلمون أن المساجد للذكر وطلب الرضا، وهم يفرقون جيدا بين ما للمسجد وما للضريح.

هذا .. وزيارة القبور على اختلاف سجات اصحابها مامور بها ومرخص فيها قصدا أو اتفاقا، يرحم الله الشيخ ابن تيمية فهو الذي قد وضع هذه البدرة التي أثمرت خلافا حادا بين أبناء الأمة، وما كان يريد ذلك، لأنه قد كان مجتهدا، وقد خانته عبقريته، فلكل

<sup>■ • 11 ■</sup> قضايا إسلامية معاصرة

عالم هفوة ولكل فارس كبوة، أرجو الله تعالى أن يغفرها له وأن يتجاوز عن هفواته

وأقول: إن حديث شد الرحال لزيارة المساجد الشلالة ، لا يتناول مسألة زيارة القبور لا من قريب ولا من بعيد.

فالحديث قد جاء على الأسلوب العربي المعروف عند أهل اللغة العربية \_ لغة الإسلام \_ بأسلوب الاستثناء، وهذا يقتضى \_ كما يعلم الجميع \_ وجود مستثنى ومستثنى منه فالمستثنى هو ما كان بعد إلا والمستثنى منه هو ما كان قبل إلا ، ولابد من الأمرين ، إما وجودا وإما تقديرا. كما أنه يشترط أن يكون المستثنى من جنس المستثنى منه، حتى يصح المعني. وهذا أمر مقرر ومعروف في أبسط كتب اللغة وإذا نظرنا في الحديث ، فلن نجد سوى المستثنى مصرحا به إلى ثلاثة مساجد وهو ما بعد إلا، ولم يذكر المستثنى منه في الكلام وهو ما قبل إلا.

فلابد إذا من تقديره ، وقياسا على القواعد اللغوية المعمول بها، يكون التقدير (لا تشد الرحال إلى مسجد إلا إلى ثلاثة مساجد) طبقا للقاعدة اللغوية، أن يكون المستثنى من جنس المستثنى بنه حتى يستقيم المعنى

ولا يصح : أن يقال ( لا تشد الرحال إلى قبر إلا إلى ثلاثة مساجد ).

فهذا السباق ظاهره البطلان لعدم الانتظام، ولا يليق بالبلاغة النبوية، أن كون المستثنى من غير جنس المستثنى منه.

يقول الإمام الغزالي رحمه الله تعالى في الإحياء (١/٥٢٥):

( والحديث إنما ورد في المساجد وليس في معناها المشاهد، لأن المساجد بعد المساجد الثلاثة متماثلة، ولا بلد إلا وفيه مسجد، فلا معنى للرحلة إلى مسجد آخر، وأما المشاهد فلا

قضايا إسلامية معاصرة = ١٩١ =

تتساوي، بل بركة زيارتها على قدر درجاتهم عند الله عز وجل، نعم لو كان فى موضع لا يسجد فيه فله أن يشد الرحال إلى موضع فيه مسجد وينتقل إليه بالكلية إن شاء ثم ليت شعرى ، هل يمنع هذا القائل من شد الرحال إلى قبور الأنبياء عليهم الصلاة والسلام مثل إبراهيم وموسى ويحيى وغيرهم عليهم السلام .

فالمنع من ذلك في غاية الإحالة، فإذا جوز هذا فقبور الأولياء والعلماء والصلحاء في معناها، فلا يبعد أن يكون ذلك من أغراض الرحلة، كما أن زيارة العلماء في الحياة من المقاصد، هذا في الرحلة) انتهى.

وقال الإمام تقى الدين السبكي في شفاء السقام:

هذا الحديث متفق على صحته عن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبى الله وورد بالفاظ مختلفة الشهرها ( لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: مسجدى هذا ومسجد الحرام ومسجد الاقصى) وهذه رواية سفيان بن عيينة عن الزهرى.

والآخر «تشد الرحال إلى ثلاثة مساجد» من غير حصر وهذه رواية معمر عن الزهرى والآخر (إنما يسافر إلى ثلاثة مساجد: مسجد الكعبة ومسجدى ومسجد إيلياء)

وهذه من طريق غير الزهرى ، وهذه الروايات الثلاث ذكرها مسلم فى فضل المدينة عن أبى هريرة، وذكر قبل ذلك فى سفر المرأة.

عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه عن النبى الله الله المحل المحل المرام الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد، مسجدى هذا والمسجد الاقصى ).

ولفظه كما ذكرةا بصيغة النهى ، واللفظ السابق بصيغة الخبر، وورد فى خبر ابى سعيد ايضا « إنما تشد الرحال إلى ثلاثة

<sup>■</sup> ۱۱۲ ا قضایا إسلامیة معاصرة

مساجد مسجد إبراهيم ومسجد محمد ، ومسجد بيت المقدس » رواه اسحاق بن راهوية في مسنده وورد في حديث ابن عمر رضي الله عنهما ايضا عن النبي في ولفظه بصيفة النهي « لا تشدوا الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد : مسجد الحرام ومسجد المدينة ومسجد بيت المقدس » رواه الطبراني في معجمه .

هذه ألفاظ المرويات.

وأما معناها: فاعلم أن هذا الاستثناء مفرغ ، تقديره: لا تشد الرحال إلى المساجد الثلاثة . أو لا تشد الرحال إلى مكان إلا إلى المساجد الثلاثة .

ولابد من أحد هذين التقديرين ليكون المستثنى مندرجا تحت المستثنى منه . والتقدير الأول أولى ، لأنه جنس قريب . ولما سنبينه من قلة التخصيص أو عدمه على هذا التقدير » انتهى .

وأقول: إنه يتعين التقدير الاول، ففيه يكون المستثنى من جنس المستثنى منه يدل على ذلك ويؤكده المرويات التالية:

ابى هريرة رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : « تشد الرحال إلى ثلاثة مساجد .

٢ - وعنه أيضا عن النبى ﷺ : « إنما يسافر إلى ثلاثة مساجد » .

٣ - عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه عن النبى هي قال:
 « إنما تشد الرحال إلى ثلاثة مساجد » فهذه المرويات الثلاثة جاءت من غير حصر. فلا أمر ولا نهى ، ولكنها جاءت بصيغة الخبر ويدل عليه أيضا:

۱ - كان رسول الله على يشد الرحال إلى مسجد قباء . وهو ليس من الثلاثة فقد روى البخارى ومسلم عن ابن عمر رضى الله عنهما قال :

« كان النبى على ياتى قباء راكبا وماشيا » .

٢ - ما ثبت وقوعه من رسول الله هي من تكرار زيارته لأهل البقيع والدعاء لهم روى مسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت :

كان رسول الله على كان ليلتها منه يضرج إلى البقيع من \_ آخر الليل في قول « السلام عليكم دار قوم مؤمنين ، وأتاكم ما توعدون ، غدا مؤجلون . وإنا إن شاء الله بكم لاحقون . اللهم اغفر لأهل بقيع الفرقد » .

لذا يمكننا أن نقـول : ليس المـراد من الحـديث النهى عن شــد َ الرحال إلى غير المساجد الثلاثة .

وإنما المراد منه: بيان فضل وقدر هذه المساجد الثلاثة على ما سواها من المساجد لأن النبي الله كان يقوم بالسفر إلى ما عداها كمسجد قباء ومقبرة شهداء أحد وبدر ومقبرة أهل المدينة « البقيع » وهذا يدل على أن الحديث جاء لبيان فنضيلة. المساجد الثلاثة .

قال الامام السمهودي رحمه الله تعالى:

وإذا ثبت أن الزيارة قربة . فالسفر إليها قربة كذلك وقد ثبت خروجه هي من المدينة لزيارة الشهداء وقد اطبق ـ اتفق ـ السلف والخلف واجمعوا عليه .

أما حديث « لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد ، المسجد الحرام ومسجدى هذا والمسجد الاقصى » .

فمعناه: لا تشد إلى مسجد لفضيلة ، لما فى رواية احمد بسند حسن عن ابى سعيد الخدرى « لا ينبغى للمطى أن تشد رحالها إلى مسجد ينبغى فيه الصلاة غير المسجد الحرام ومسجدى هذا والمسجد الاقصى » .

وللاجماع على شد الرحال لعرفة لقضاء النسك « الحج »

<sup>■</sup> ۱۱۶ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

وكذلك للجهاد والهجرة من دار الكفر والتجارة ومصالح الدنيا » انتهى .

وكذلك فأن الحديث يدل على أن السفر لا يكون إلا باعتبار الغرض الباعث عليه كالحج والعمرة أو طلب العلم أو زيارة الوالدين أو الهجرة أو طلب الرزق أو طلب العظة والاعتبار وتذكر الآخرة أما شد الرحال إلى المساجد الثلاثة ، فإن الغرض الباعث على السفر إليها هو فضيلة أماكنها وزيادة الاجر والثواب لقاصديها للتعبد فيها والتمتع بزيارة النبي على التعبد فيها والتمتع بزيارة النبي

وقد اجمع الصحابة والعلماء على أن اشرف بقعة فى الأرض هى قبر رسول الله على ثم البيت الحرام ثم مكة . ثم المدينة ، ثم بيت المقدس ، ثم سائر بلاد المسلمين .

#### وخلاصة القول:

أن الحديث لا ينهى عن شد الرحال لزيارة النبى في وزيارة الصحاب القبور من العلماء والشهداء والصالحين في اضرحتهم ومشاهدهم على مختلف درجاتهم ، وذلك لأن الحديث يفسر بأحد هذين التاويلين وهما:

التفسير الأول: إن الحديث خاص بالنهى عن شد الرحال إلا إلى المساجد الثلاثة. ولا يتناول هذا النهى. القبور أو غيرها. لأنه يتعين أن يكون المستثنى من جنس المستثنى منه وكذلك نظرا لفعل الرسول على من قيامه بزيارة قبور الشهداء في بدر وأحد وزيارته الدائمة لقبور أهل البقيع ومسجد قباء.

ولما رواه الهيشمى في مجمع الزوائد ٣/٤ عن البزار عن عائشة رضى الله عنها قالت:

قال رسول الله ﷺ :

« انا خاتم الأنبياء . ومسجدى خاتم مساجد الأنبياء أحق

قضايا إسلامية معاصرة ■ 110 ■

المساجد أن يزار وتشد إليه الرواحل المسجد الحرام ومسجدى. صلاة فى مسجدى افضل من الف صلاة فيما سواه من المساجد إلا المسجد الحرام ».

والتفسير الثانى: أن حديث شد الرحال لا ينهى ولا يأمر وإنما هو يبين لنا فضيلة هذه المساجد الثلاثة على ما عداها من المساجد كونها مساجد أنبياء. ويدل على صحة هذا القول حديث عائشة السابق الذي رواه البزار.

فالصديث لا يتعرض لزيارة القبور والاضرصة . لا أمرا ولا نهيا .

يقول الشيخ محمد بن علوى المالكي غفر الله لنا وله:

« فكلامه في المساجد ليبين للأمة أن ما عدا هذه المساجد الثلاثة متساو في الفضل . فلا فائدة في التعب بالسفر إلى غيرها. وأما هي فلها مزيد فضل ولا دخل للمقابر في هذا الحديث . فاقحامها في هذا الحديث يعتبر ضربا من الكذب على رسول الشهدا مع أن الزيارة مطلوبة . بل وكثير من العلماء يذكرونها في كتب المناسك على انها من المستحبات . ويؤيد هذا احاديث كثيرة » انتهى .

إن من ادعى أن الحديث يشمل النهى عن زيارة القبور وشد الرحال لهذا الغرض مخطىء فى فهمه لأنه ينسب إلى الحديث ما لا يصح له أن ينسب إليه . لأنه ليس من موضوعه وليس ما يراد منه . لا من حيث اللغة ولا من حيث الشرع ولا من فعل الصحابة والتابعين . وقد روى عنهم القيام بزيارة القبور والاضرحة والجلوس عندها كما سبق ذكره .

وأما قول بعض المحدثين بأنهم ينهبون عن زيارة قبور الصالحين . لأن بعض الناس يرتكبون عندهم افعالا شركية وأمورا بدعية .

<sup>■</sup> ۱۱۲ = قضايا إسلامية معاصرة

فهذا قول لا دليل عليه ولا حجة لهم ، ولو وقع ذلك من بعض الناس ، فهل هذا معناه أن نوقف العمل بما يجوز الشرع فعله ؟ أم أنه يجب علينا أن نصحح للناس فعلهم ونرشدهم لكى يسلكوا طريق الشرع الصحيح في آداب الزيارة ؟

وأقول: إن هذا القول هو تعبير منهم عن سوء الظن بجماعة المسلمين من الزوار لقبور الانبياء والمسالحين من المحبين والمخلصين.

### (د)زيارة النبي ﷺ

إن رسول الله على هو رحمة الله للعالمين ، اصطفاه الله تعالى وبعثه بالحق هاديا ونصيرا . فكانت بعثته رحمة ﴿ وما أرسلناك . إلا رحمة للعالمين ﴾ واختصه ربه عز وجل بالكثير من الخصائص والفضائل . وأيده بالمعجزات الباهرة وارضاه في امته ﴿ كنتم خير أمة أخرجت للناس ﴾ ﴿ ولسوف يعطيك ربك فترضى ﴾ .

وميزه على سائر اخوانه صلوات الله وسلامه عليهم بالشفاعة العظمى والمقام المحمود ولا عجب ولا غرابة فهو سديد الخلق وعروس الوجود في يوم يعاتب فيه الخلق من الرب المعبود وانزل عليه القرآن الكريم هداية ورحمة فغاص النبي هي في بحاره وجمع من درره واصدافه ما تنوء الجبال بحمله . فكان وقوى من الجبال واعمق من البحار . فبلغ في الخلق العظيم منتهاه فكان في محل الثناء من مولاه ﴿ وإنك لعلى خلق عظيم ﴾ .

ولقد اختارنا الله تعالى لنكون امته وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم . لذا وجب علينا طاعته واتباعه واظهار حبه ومودته ﴿ قَلَ إِنْ كُنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم ﴾ . ﴿ وما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١١٧ ■

عنه فانتهوا ﴾ وقد امرنا بزيارته في حياته وبعد وفاته تبركا بقربه. ومنزيدا من الخير والرحمة في جواره نطلب شفاعته. ونحظى بشرف السلام عليه ليرد علينا بنفسه. ونشت فل بدعاء ربنا عن وجل في رحابه وحضرته ليمن علينا ربنا بالمغفرة والعفو في حضرته. فيذكرها لنا عند ربناً فتثقل بها موازيننا وتزداد بها طيبات اعمالنا.

فشد الرحال لزيارته قربي ، وزيارته والسلام عليه طاعة وزلفى . فيا سعادة من حطى بالنوال . ويا شقاوة من حرم الزيارة وهو يقدر عليها . أو يريدها فيمنع منها لعصيانه . وسواد قلبه وجهالة فكره . وسوء معتقده .

والغبى المضلل هو كل من نهى عنها ورأى شد الرحال لأجلها سفر معصية ولا يجوز قصر الصلاة فيه . لأن الزيارة قربة وطاعة والسفر إليها قربة وطاعة . بهذا تظاهرت النصوص رغم أنف المعاندين والمكابرين . وعلى هذا اجمعت الامة . وبهذا افتي الأئمة وصنفوا فيها الكتب ووضعوا لها الأبواب . وكل يبغى بعمله أن يكون له وسيلة إلى العلام . جزاهم الله عن الإسلام خير الجزاء. وغفر للشارد والضال شروده وضلالاته . وجمع الامة على كلمة سواء حتى تكون لها الغلبة التى كانت لسلفها الصالح ولأهمية هذه الزيارة ونظرا لخطورتها أفرد لها العلماء والفقهاء ابوابا في كتب الفقة والحديث والسيرة . يشرحون احكامها وآدابها ويبينون ثمرتها واهدافها وقد ورد الاذن بها والترخيص فيهاء في القرآن الكريم وفي السنة المطهرة واجمعت على ذلك

ففى القرآن الكريم نتلو قول الله تعالى:

﴿ ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاءوك فاستغفروا الله واستغفر

<sup>■ 114 =</sup> قضایا إسلامیة معاصرة

لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيما ﴾ ( النساء : ٦٤ ) والسفر إليه بعد وفاته كالسفر إليه في حياته . لأنه حي في قبره قال الامام القرطبي في التفسير : روى أبو صادق عن على قال : قدم علينا اعرابي بعد ما دفنا رسول الله بثلاثة أيام . فرمي بنفسه على قبير رسول الله في وحثا على رأسه من ترابه . فقال : يا رسول الله قلت . فيسمعنا قولك ووعيت عن الله فيوعينا عنك . وكان فيما أنزل الله عليك ﴿ ولو أنهم إذا ظلموا أنفسهم .... الآية ﴾. وقد ظلمت نفسي وجئتك تستغفر لي . فنودي من القبر أنه قد غفر لك .

ويؤيد القول باستحباب زيارته ﷺ وشد الرحال إليها أحاديث كثيرة نذكر بعضها فيما يلي :

١ - عن ابن عمر رضى الله عنهما عن النبي ﷺ قال :

« من زار قبری وجبت له شفاعتی » .

رواه البزار . وقيه : عبد الله بن ابراهيم الغفارى . وهو ضعيف وذكره ابن تيميه في الفتاوى وقال إنه ضعيف ولم يحكم بوضعه أو كذبه .

ورواه الدار قطنی والبیهقی وابن عدی . ورواه الحافظ بن عساکر فی تاریخه فی باب « ان من زار قبره ﷺ بعد وفاته کان کسن زار حضرته فی حال حیاته » ورواه علماء کثیرون فی مصنفاتهم .

رواه الطبراني في الكبير والدارقطني في أماليه وابن المقرى في معجمه وصححه البزار في كتابه السنن الصحاح بسنده عن

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١١٩ ■

ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ « من جاءنى زائرا لم تنزعه حاجة إلا زيارتى كان حقا على أن أكون شفيعا له يوم القيامة » .

٣ - عن ابن عمر رضى الله عنهما قال : قال رسول الله ﷺ :

« من زار قبری بعد موتی . كان كمن زارنی فی حیاتی » .

قال الهيشمى فى مجمع الزوائد: رواه الطبرانى فى الصغير والاوسط وفيه عائشة بنت يونس. ولم اجد من ترجمها أى انه يجهل حالها.

٤ - عن ابن عمر رضى الله عنهما عن النبي عليه قال:

« من حج فزار قبری بعد وفاتی . فکانما زارنی فی حیاتی »

رواه الدارقطنى فى سننه وفى غيرها . ورواه الطبرانى فى الصغير والاوسط ورواه البيهقى ورواه ابن الجوزى فى كتابه : وفاء الوفاء ومثير الغرام الساكن .

روى مالك عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما قال :
 قال رسول الله ﷺ :

« من حج البيت ولم يزرني فقد جفاني » .

ورواه ابن عدى فى احاديث محمد بن النعمان ثم قال : هذه الاحاديث عن نافع عن ابن عمر يحدث بها النعمان بن شبل عن مالك . ولم ار فى احاديثه حديثا غريبا قد جاوز الحد فاذكره .

ورواه ايضا الدار قطنى فى احاديث مالك بن انس الغراب التى ليس فى الموطأ وهو كتاب ضخم فهذا الحديث غريب . ولم يحكم عليه أحد بالوضع .

روی ابو داود الطیالسی : حدثنا سواد بن میمون قال : حدثنی رجل من آل عمر ، عن عمر رضی الله عنه قال : سمعت رسول الله عنه یقول :

<sup>■</sup> ۱۲۰ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

« من زار قبرى . أو قال : من زارنى كنت له شفيعا أو شهيدا . ومن مات فى احد الحرمين بعثه الله عز وجل فى الأمنين يوم القيامة » .

ورواه البيهقي في السنن الكبرى . وذكره أيضا ابن عساكر .

٧ – روى أبو جعفر العقيلى من حديث الشحامى : حدثنا
 حرون بن قزعة عن رجل من آل الخطاب عن النبى ﷺ قال :

« من زارني متعمدا كان في جواري يوم القيامة » .

ورواه ابن الجوزى فى وفاء الوفا بزيادة : « ومن مات فى أحد الحرمين بعثه الله مع الآمنين يوم القيامة » .

٨ - روى الحافظ أبو الفـتح الازدى عن علقمة عن عـبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال : قال رسول الله عليه :

« من حج حجبة الإسلام وزار قبرى وغزا غزوة وصلى على في بيت المقدس لم يساله الله عز وجل فيما افترض عليه » .

٩ روى الحافظ الدمياطي بسنده عن سليمان بن يزيد
 الكعبي عن انس بن مالك رضى الله عنه قال : أن رسول الله على الله على الله عنه قال :

« من زارني بالمدينة محتسبا كنت له شفيعا وشهيدا » .

ورواه ابن الجوزى فى مثير الغرام الساكن بسنده إلى ابن ابى الدنيا . ورواه البيهقى بسنده عن انس ايضا قال : قال رسول الشكالة :

« من مات فى احد الحرمين بعث من الآمنين يوم القيامة . ومن زارنى محتسبا إلى المدينة كان فى جوارى يوم القيامة » .

١٠ روى الحافظ أبو عبد الله ابن النجار في كتابه الدرة الثمينة في فضائل المدينة بسنده عن انس رضي الله عنه قال :
 قال رسول الله ﷺ :

« من زارنی میتا فکأنما زارنی حیا . ومن زار قبری وجبت له شفاعتی یوم القیامة وما من احد من امتی له سعة . ثم لم یزرنی. فلیس له عذر » .

١١ - روى الديلمي في مسند الفردوس وابن منده :

قال رسول الله ﷺ :

« من حج إلى مكة ثم قصدنى فى مسجدى كتبت له حجستان مبرورتان » .

۱۲ – روى أبو الجسين : يحيى بن الحسن بن جعفر الحسنى والحافظ أبو عبد الله ابن النجار في الدرة الثمينة بسندهما عن على ابن ابى طالب كرم الله وجهه ورضى الله عنه قال : قال رسول الله :

« من زار قبری بعد موتی ، فکانما زارنی فی حیاتی ، ومن لم یزرنی فقد جفانی » .

وفیه روایة ابن النجار« من لم یزر قبری فقد جفانی » ورواه ابن عساکر . وروی ایضا بسنده عن علی کرم الله وجهه قال :

« من سأل لرسول الله ﷺ الـدرجة والوسيلة حلت له شفاعته يوم القيامة ومن زار قبر رسول الله ﷺ كان في جوار رسول الله ﷺ ».

فهذه المجموعة من الاحاديث هي بعض الاحاديث التي رويت في طلب الزيارة . وأحاديث الزيارة مع كثرتها وتعدد طرقها . يقوى بعضها بعضا كما ذكره الامام المناوي رحمه الله تعالى في فيض القدير شرح الجامع الصغير للسيوطي ٢/ ١٤٠ عن الحافظ الذهبي رحمه الله تعالى . خصوصا وأن بعض العلماء من المشتغلين بعلوم الحديث ـ دراية ورواية ـ قد صححها وبعضهم نقل تصحيحها . كالامام تقى الدين السبكي وابن السكن والبزار

<sup>■</sup> ۱۲۲ ■ قضایا اسلامیة معاصرة

والحافظ العراقى وابن حجر والقاضى عياض فى الشفا والملا على قارى شارحه وشهاب الخفاجى فى نسيم الرياض فى شرح الشفا للقاضى عياض وغيرهم. وهؤلاء من حفاظ الحديث ومن الأئمة المعتمدين. وقد ظلم ابن تيمية وابن عبد الهادى نفسيهما عندما ردا هذه الاحاديث.

هذا وقد افرد الأثمة الأربعة ... مالك وابو حنيفة والشافعي واحمد .. واتباعهم من فحول العلماء والمحققين وكذا ائمة الفقه الشيعي . بابا في كتب الفقه والمناسك في مشروعية زيارة قبر النبي رهم السلام عليه والدعاء عنده . وهذا كاف منهم في النبي والسلام عليه والدعاء عنده . وهذا كاف منهم في تصحيح احاديث الزيارة إذ انه من المقرر عند الاصوليين : أن الحديث الضعيف يتأيد بالعمل والفتوى . فما كتبه الأئمة الاربعة وغيرهم عن الزيارة وذكرهم للأحاديث الواردة . فهذا كله يؤيد صحة القول بصحة هذه الاحاديث وأن الزيارة مشروعة . بشرط والوقوف أمامه وطلب الدعاء شعز وجل عنده واخلاص النية واعتبار هذا العمل خالصا لوجه الله تعالى وأداء لبعض حقوق المصطفى على عليه ولم يرد القول باستحباب الزيارة وندب السفر من أجلها إلا كل مكابر أو معاند أو جاهل بمقاصد الشريعة الإسلامية وسيىء الخلق مع الحضرة المحمدية المصطفوية .

# ١ - زيارة النبي ﷺ فضل من الله تعالى :

يظفر قاصد زيارة النبي على بنعم كثيرة وفضائل عديدة باحسان من الله تعالى وفضله . وثمرة الزيارة يحصل عليها الزائر من طريقين :

(1) — الطريق الأول: المسلاة في مسسجد الرسسول ﷺ والاعتكاف به والاشتغال بذكر الله تعالى فيه والتستع بالصلاة فيه وتلاوة القرآن والذكر في الروضة الشريفة وتلك امور يضاعف الله

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٣٣ ■

فيها الاجر ويزيد فيها الثواب اكثر مما لو حصلت في مسجد آخر سوى المسجد الحرام بمكة فإن الاجر فيه مضاعف اضعافا كثيرة. روى الشيخان عن ابي هريرة رضى الله عنه . أن النبي على قال: « صلاة في مسجدي هذا خير من الف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام » .

ورويا عن عبد الله بن زيد المازنى رضى الله عنه . أن رسول الله على قال :

« ما بين بيتي ومنبري روضة من رياض الجنة » .

والطريق الثانى: التمتع بلا حدود بشرف الوقوف امام حضرة النبى والصلاة والتسليم عليه وعلى صاحبيه: أبى بكر وعمر رضى الله عنهما. والشعور الحقيقى بسعادة روحية هائلة. وكذا الشعور بالهيبة والمذلة لذى العظمة والجلال عز وجل فى حضرة المصطفى صلى الله عليه وسلم ليكون له من الشاهدين. فيهقف القلب بحب ذى الجلال والاكرام وحب حبيبه في فيرفع اكف الضراعة والابتهال لله تعالى بالدعاء والاستغفار وطلب العفو والمغفرة. ثم يطلب فى حياء العابدين وأدب المريدين شفاعة والحبيب وهو أمر محقق الحبيب وعد المصطفى في لم العرض على الله تعالى. وهو أمر محقق بوعد المصطفى في لم العرض على الله تعالى. وهو أمر محقق الصاحين وأدب المريدين. ويكاد قلبه يضرح من جسده حبا الصاحين وأدب المريدين. ويكاد قلبه يضرح من جسده حبا وحياء لما يحسمه من الفرحة والبشر والسرور ولما يدركه ويلحظه من الانوار المحمدية البهية. ولما يتنسمه من عبير العطر والمحمدي الوافر. ولما يراه من فضل الله تعالى الذى وفقه وهداه

<sup>■</sup> ١٧٤ ₪ قضايا إسلامية معاصرة

لنيل شرف الوقوف امام رسول رب العالمين صلوات الله وسلامه عليه . فيكلمه مصليا ومسلما ويرجوه شفاعة وحنانا . ويتوسل به إلى ربه رجاء يتمنى به غفران الذنوب وستر العيوب والنجاة من نار الجحيم .

فزیارته ﷺ فی قبره سلوی وبشری للمؤمنین بفضل الله تعالی فی حیاة الانسان وعند موته وفی بعثه وحشره وعلی صراطه وعند میزانه . طبت حیا ومیتا یا سیدی یا رسول الله صلی الله علیك وملائكته والمؤمنون صلاة ترضی ربنا عز وجل وترضیك وترضی بها عنا یاذا الخلق العظیم صلی الله علیه وآله وسلم .

روى ابو داود فى سننه عن ابى هريرة رضى الله عنه . ان رسول الله على قال :

« منا من أحد يسلم على إلا رد الله على وحي حتى أرد عليه السلام ».

فأى شرف يحصله المؤمن أعظم من تبادل السلام بينه وبين سيد العالمين إنه صلوات الله وسلامه عليه حى فى قبره يسمع سلام من يسلم عليه . فيرد عليه السلام يؤمن على دعاء الداعين وابتهال المبتهلين . اللهم متعنا بزيارته والوقوف فى حضرته. يقول الامام تقى الدين السبكى رضى الله عنه :

وأعلم أن السلام على النبي على نوعين :

أحدهما: المقصود به الدعاء . كقولنا: ﷺ . فهذا دعاء منا له بالصلاة والتسليم من الله تعالى . ويقال للعبد: مسلم . بدعائه بالسلام . كما يقال: مصل . إذا دعا بالصلاة . قال الله تعالى : فإن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما ﴾ وسئل ﷺ .. كما ثبت في الصحيحين وغيرهما .. قيل : قد عرفنا السلام عليك فكيف الصلاة عليك ؟ قال : قولوا :

قضايا إسلامية معاصرة = ١٣٥ =

اللهم صلى على محمد وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم في العالمين إنك حميد مجيد والسلام كما قد علمتم ».

قال العلماء معناه: كما قد علمتم في التشهد: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته والنوع الثاني: ما يقصد به التحية . كسلام الزائر إذا وصل إلى حضرته الشريفة عليه عليه عليه في حياته وبعد وفاته . وهذا غير مختص . بل هو عام لجميع المسلمين ولهذا كان عبد الله بن عمر رضى الله عنهما يأتي إلى القبر ويقول « السلام عليك يا رسول الله . السلام عليك يا ابا بكر السلام عليك يا أبتاه » . ورد عنه بلفظ الخطاب وبلفظ الغيبة .

إذا عرف هذان النوعان . فالنوع الثانى . لا شك فى استدعائه للرد فإن النبى على يرد على المسلم عليه . كما اقتضاه الحديث . سواء اوصل بنفسه إلى القبر أم ارسل رسولا كما كان عمر بن عبد العزيز يرسل البريد من الشام إلى المدينة ليسلم له على النبى على .

ففى هذين القسمين من هذا النوع يحصل الرد من النبى ﷺ وسلم كما هو عادة الناس في السلام .

وأما النوع الأول: فالله اعلم، فإن ثبت الرد فيه ايضا وحبذا لتشملنا بركة ذلك كلما سلمنا فلا شك أن الحاضر عند القبر له مزية القرب والخطاب، وإن كان الرد مختصا بالنوع الثانى، حرم من لم يزر هذه الفضيلة، لا حرم الله مؤمنا خيرا.

وقد روى عنه ﷺ أنه قال: أتانى ملك فقال يا محمد إن ربك يقول: أما يرضيك أن لا يصلى عليك أحد من امتك إلا صليت عليه عشرا. ولا يسلم عليك إلا سلمت عليه عشرا. «رواه القاضى اسماعيل».

<sup>■</sup> ۱۲۱ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

والظاهر أن هذا في السلام بالنوع الأول . أ . هـ . شفاء .

ثم ينقل رحمه الله تعالى قول المقرى عبد الله بن يزيد فى قول النبى على الله على روحى حتى ارد عليه السلام » وقال : هذا فى الزيارة .

« إذا زارنى فسلم على رد الله على روحى حتى أرد عليه » أ . هـ .

وروى عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: قال النبي ﷺ:

« إن لله ملائكة سياحين في الارض يبلغوني من امتى السلام».

رواه النسائى واسماعيل القاضى واحمد بن حنبل وابن حبان والحاكم من عدة طرق مختلفة بأسانيد صحيحة وروى ابو داود والنسائى وابن ماجة عن اوس بن اوس رضى الله عنه قال: قال رسول الله الله عنه قال:

« إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة . فأكثروا على من الصلاة فيه . فإن صلاتكم معروضة على .

قال: فقالوا يا رسول الله وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد ارمت؟ قال: يقولون: بليت. قال: إن الله حرم على الأرض أجساد الانساء».

وروى سليمان بن سحيم قال : رأيت النبي في النوم . فقلت يا رسول الله مؤلاء الذين يأتونك ويسلمون عليك . اتعلم سلامهم ؟ قال : نعم وارد عليهم وعن ابراهيم بن بشار رحمه الله تعالى قال : حججت في بعض السنين فجئت المدينة فتقدمت إلى قبر رسول الله في فسلمت عليه . فسمعت من داخل الحجرة : وعليك السلام » .

وروى أن الشيخ احمد الرفاعي رضي الله عنه وقف امام القبر الشريف وقال :

في حال البعد روحي كنت ارسلها

تقسيل الارض عنى وهسى نائبسستى وهذى دولة الاشسباح قد حسفسرت

فامدد يمينك تصظى بها شفتى فإذا بيد تمتد من داخل القبر الشريف فيتقدم سيدى احمد الرفاعي وينحنى عليها في حياء ويقبلها رضى الله تعالى عنه.

هذا ويقول الامام السبكى « فإن قيل : ما معنى قوله ﷺ « إلا رد الشعلى روحى » قلت : فيه جوابان : احدهما . ذكره الحافظ أبو بكر البيهقى : أن المعنى إلا وقدر رد الله على روحى . يعنى ان النبى ﷺ بعدما مات ودفن رد الله عليه روحه لأجل سلام من يسلم عليه واستمرت في جسده ﷺ .

والثانى: يحتمل أن يكون ردا معنويا. وأن يكون روحه الشريفة مشتملة بشهود الحضرة الالهية والملأ الاعلى عن هذا العالم. فإذا سلم عليه اقبلت روحه الشريفة على هذا العالم فيدرك سلام من يسلم عليه ويرد عليه » أ. ه.

واقول إن هذا يعنى أن روحه الشريفة لا تغيب عن القبر الشريف . لأن السلام عليه ﷺ لا ينقطع وزيارته مستمرة . ﷺ وآله وأصحابه وسلم تسليما كثيرا .

# ٢ - حكم الزيارة :

قال العلماء: زيارته ﷺ سنة واجبة الاداء على كل مستطيع قدر. يقول السادة الحنفية: زيارته ﷺ من افضل المندوبات والمستحبات بل تقرب من الواجبات. وبهذا قال السادة الشافعية ايضا وقال القاضى ابن كج من الشافعية إذا نذر أن يزور قبر النبى ﷺ. فعندى: أنه يلزمه الوفاء وجها واحدا وإذا نذر أن يزور قبر غيره ففيه وجهان. والقطع به هو الحق. لأنه قربة مقصودة

<sup>■</sup> ۸۹۴ الشامية معاصرة

للأدلة الخاصة فيه . وقد وجب من جنس ذلك الهجرة إليه في حياته في ويرى السادة المالكية : أن زيارته سنة واجبة . وقد كره الامام مالك رضى الله عنه أن يقال : زرنا قبر النبي في الأن الزيارة من شاء فعلها ومن شاء تركها وكأنه رضى الله عنه يود أن يقول الزائر : ادينا واجب الزيارة بدل من زرنا . لأن الزيارة سنة واجبة .

قال ابن حجر إنه إنما كره اللفظ آدبا لا أصل الزيارة فإنها من أفضل الاعمال وأجل القربات الموصلة إلى ذى الجلال وأن مشروعيتها محل اجماع بلا نزاع ، الفتح ٢/٦٣ وقال ابن عبدالبر رحمه الله تعالى : « إنما كره مالك أن يقال : طواف الزيارة وزرنا قبر النبى على . لاستعمال الناس ذلك بعضهم لبعض . أى فيما بينهم فكره تسوية النبى على مع الناس . أى عمومهم بهذا اللفظ واحب أن يخص بأن يقال : سلمنا على النبى على » .

وهى : سنة مستحبة عند الحنابلة أيضا . وهذا اقوال بعض كبار علمائهم . وهم :

« من حج فزار قبری بعد وفاتی فکانما زارنی فی حیاتی » ثم أورد بعض احادیث الباب .

٢ - قال الشيخ ابو الفرج ابن قدامه صاحب الشرح الكبير:
 ه مسالة » فإذا فرغ من الحج استحب زيارة قبر النبى على وقبر صاحبيه رضى الله عنهما.

٣ – قال الشيخ منصور بن يونس البهوتى فى كتابه كشاف القناع عن متن الاقناع :

فصل: وإذا فرغ من الحج استحب له زيارة قبر النبى ﷺ وقبرى صاحبيه أبى بكر وعمر رضى الله عنهما . لحديث الدارقطنى عن ابن عمر .

ثم قال: « تنبيه » لازم استحباب زيارة قبر النبي الستحباب شد الرحال اليها. لأن زيارته للحاج بعد حجه لا تمكن بدون شد الرحال . فهذا كالتصريح باستحباب شد الرحال لزيارته اللها.

٤ – وقال الشيخ مرعى بن يوسف المقدسى رحمه الله تعالى
 في كتابه دليل الطالب :

وسن زيارة قبر النبى ﷺ وقبر صاحبيه رضى الله عنهما . وسن تحب الصلاة في مسجده ﷺ وهي بالف صلاة . وفي المسجد الاقصى بخمسمائة .

وقد آثرت أن انقل هذه الاقوال لأربعة من علماء الحنابلة الكبار كى ارد بها على افتراء المفترين الذين ادعوا كذبا أن لعلماء الحنابلة موقفا خاصا من الزيارة وشد الرحال إليها.

وحقيقة إن الذى له موقف خاص من الزيارة من علماء الحنابلة هو الشيخ تقى الدين بن تيميه وبعض تلاميذه . ولكن بعض الناس يروجون آراء ابن تيميه على أنها هى آراء الحنابلة أبدا . أنها آراء خاصة به عفا الله عنه . والحق احق أن يتبع . فالشيخ لا يمنع الزيارة ولكنه يمنع من شد الرحال لها . لأن شد الرحال لا يكون إلا لمسجده الشريف وتتأتى الزيارة تبعا لذلك فهذا هو الفرق بينه وبين غيره من العلماء . لذا فهو لا يجوز قصر الصلاة فى السفر إذا كان السفر من أجل زيارة القبر الشريف لأنه سفر مخالفة فهذا رأيه الخاص وإن خالف فيه العلماء . فقد صرح باستحباب الزيارة

<sup>■</sup> ١٣٠ ■ قضايا إسلامية معاصرة

واستحياب السفر إليها ومن اجلها من الشافعية: الرافعي والنووى والقاضى ابن كج والغزالي والبغوى والشيرازي وابن حجر العسقلاني وابن حجر الهيئمي والعزبن عبد السلام وابن عون والجويني وابن الصلاح وغيرهم.

وصاحب الاختيار من الاحناف والكاسانى والزيلعى صاحب نصب الراية وغيرهم وقد حكى القاضى عياض فى الشفاء اجماع علماء المالكية على استحباب الزيارة واستحباب شد الرحال اليها. يقول فى الشفا (٢/ ٦٦٩ ـ ٧٧٧).

قال اسحاق بن ابراهيم الفقية : ومما لم يزل عن شأن من حج المرور بالمدينة والقصد إلى الصلاة في مسجد رسول الله والتبرك برؤية روضته ومنبره وقبره ومجلسه وملامس يديه ومواطىء قدميه والعمود الذي كان يستند إليه وينزل جبريل بالوحى فيه عليه وبمن عمره وقصده من الصحابة وأثمة المسلمين والاعتبار بذلك كله.

وقال ابن ابى فديك: سمعت بعض من ادركت يقول: بلغنا انه من وقف عند قبر النبى ﷺ فتلا هذه الآية ﴿ إن الله وملائكته يصلون على النبى ﴾ ثم قال صلى الله عليك يا محمد. من يقولها سبعين مرة. ناداه ملك: صلى الله عليك يا فلان ولم تسقط له حاجة.

وعن يزيد بن ابى سعيد المهدى: قدمت على عمر بن عبدالعزيز فلما ودعته قال لى: إليك حاجة إذا اتيت المدينة. سترى قبر النبى في فاقرئه منى السلام وقال غيره: وكان يبرد إليه البريد من الشام.

قال بعضهم: رأيت انس بن مالك اتى قبر النبى الله فوقف فرفع يديه حتى ظننت انه افتت الصلاة، فسلم على النبى النبي المسلاة المسلمة على النبي المسلاة المسلمة المسلمة

انصرف وقال ماك مفى رواية ابن وهب إذا سلم على النبى و ودعا: يقف ووجهه إلى القبر الشريف لا إلى القبلة ويدنو ويسلم ولا يمس القبر بيده وقال أى مالك في المبسوط كتاب لمالك لا أرى أن يقف عند قبر النبى في يدعو ولكن يسلم ويمضى.

قال ملا على قارى: هذا بظاهره يناقض ما سبق عنه إلا أن يقال: هذا بيان الاكمل. فتأمل.

قال ابن ابى مليكة ـ تابعى تميمى مؤذن ابن الزبير وقاضيه ـ: من أحب أن يقوم وجاه النبى ﷺ فليجعل القنديل الذى فى القبلة عند القبر على رأسه .

وقال نافع ـ مولى ابن عمرو وهو من ائمة التابعين ـ كان ابن عمر يسلم على القبر . رأيته مائة مرة وأكثر يجىء إلى القبر فيقول : السلام على النبى على النبى على أبى بكر . السلام على ابى . ثم ينصرف .

ورؤى ابن عمر واضعا يده على مقعد رسول الله على من المنبر ثم وضعها على وجهه .

وعن ابن قسيط والعقبى: كان اصحاب النبى الله إذا خلا المسجد جسوا رمانة المنبر الذى تلى القبر بميامنهم. ثم استقبلوا القبلة يدعون ثم قال: وقال مالك في كتاب محمد ويسلم على النبى الله إذا دخل وخرج يعنى المدينة وفيما بين ذلك ...

وقال محمد : وإذا خرج جعل آخر عهده الوقوف بالقبر وكذلك من خرج مسافرا .

وقال أيضا: وقال فيه - أي المبسوط - أيضا: لا بأس لمن

<sup>■</sup> ۱۳۲ ■ قضايا إسلامية معاصرة

قدم من سفر أن يقف على قبر النبى ﷺ فيصلى عليه ويدعو له ولأبي بكر وعمر .

وقال ابن القاسم: ورأيت أهل المدينة إذا خرجوا منها أو دخلوها أتو القبر فسلموا.

قال: وذلك رأيي . انتهى الشفا .

وقال الشهاب الخفاجي في نسيم الرياض:

فلا يقبله . فيكره مسه وتقبيله والصاق صدره . لأنه ترك ادب. وكذلك كل ضريح يكره فيه ذلك . وهذا أمر غير مجمع عليه . ولذا قال أحمد والطبرى : لا بأس بتقبيله والتزامه ، وروى أن أبا أيوب الأنصارى كان يلتزم القبر الشريف ، قيل : وهذا لغير من لم يغلبه الشوق والمحبة وهو كلام حسن .

هذا وقد روى فى فعل الصحابة رضوان الله عليهم ما يدل فى صراحة على مشروعية الزيارة والسفر لها للسلام على النبى على وقد روى ذلك عن سبدنا بلال رضى الله عنه مؤذن الرسول على .

ذكر الحافظ أبو محمد عبد الغنى المقدسى فى كتابه الكمال فى ترجمة بلال ، وكذا الحافظ ابو الحجاج المرى والحافظ ابن عساكر رحمه الله فى ترجمة بلال فقد روى بسنده المتصل عن أم الدرداء وعن أبى الدرداء رضى الله عنهما . قال :

لما دخل عمر بن الخطاب رضى الله عنه من فتح بيت المقدس فصار إلى الجابية ساله بلال أن يقره بالشام . ففعل ذلك . قال : واخى أبو رويحة الذى آخى بينى وبينه رسول الله في فنزل داربا فى خولان ، فأقبل هو واخوه إلى قوم من خولان . فقال لهم : قد أتيناكم خاطبين ، وقد كنا كافرين ، فهدانا الله ، ومملوكين فأعتقنا الله وفقيرين فاغنانا الله ، فإن تزوجونا . فالحمد لله وإن تردونا

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٣٣ ■

فلا حول ولا قوة إلا بالله . فنزوجوهما ثم إن بلالا رأى في منامه رسول الله ﷺ وهو يقول له : ما هذه الجفوة يا بلال ، أما آن لك أن تزورني يا بلال ؟ فانتبه حارينا وجلا خائفا ، فركب راحلته وقصد المدينة فاتي قبر النبي ﷺ فجعل يبكي عنده ، ويمرغ وجهه عليه ، فأقبل الحسن والحسين رضى الله عنهما فبجعل يضمهما ويقبلهما ، فقالا له انشتهي نسمم أذانك الذي كنت تؤذن به لرسول الله ﷺ في المسجد ، ففعل ، فعلا سطح المسجد فوقف موقفه الذي كمان يقف فيه ، فلما أن قال : الله اكمير . الله اكبر، ارتجت المدينة فلما أن قال : أشهد أن لا إله إلا الله ، ازداد رجتها . فلما أن قال : أشهد أن محمدا رسول الله . خرجت العواتق من خدورهن . وقبلن : أبعث رسول الله على فما رؤى يوما أكبر باكيا ولا باكية بالمدينة بعد رسول الله ﷺ من ذلك اليوم أ . هــ . قال الامام السبكي رحمه الله تعالى : « فسفر بلال في زمن صدر الصحابة ورسول عمر بن عبد العزيز في زمن صدر التابعين من الشام إلى المدينة ، لم يكن إلا للزيارة والسلام على النبي ﷺ ولم يكن الباعث على السفر غير ذلك ، لا من أمر الدنيا ولا من أمر الدين ، لا من قصد المسجد ولا من غيره ، وإنما قلنا ذلك لئلا يقول بعض من لا علم له . أن السفر لمجرد الزيارة ليس ىسنة .

ثم قال : أما من سافر إلى المدينة لحاجة وزار عند قدومه أو الجتمع في سفر قصد الزيارة مع قصد آخر فكثير » أ . هـ .

وروى فى فتوح الشام: أنه لما كان أبو عبيدة منازلا ببيت المقدس أرسل كتابا إلى عمر مع ميسرة بن مسروق رضى الله عنه يستدعيه الحضور، فلما قدم ميسرة مدينة رسول الله عنه

<sup>■</sup> ۱۳۴ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

دخلها ليلا ، ودخل المسجد وسلم على قبر رسول الله ﷺ وعلى قبر أبى بكر رضى الله عنه .

وفيه أيضا: أن عمر لما صالح أهل بيت المقدس وقدم عليه كعب الاحبار واسلم وفرح عمر باسلامه ، قال عمر رضي الله عنه له: هل لك أن تسير معى إلى المدينة وتزور قبر النبي في وتتمتع بزيارته ، فقال لعمر: يا أمير المؤمنين أنا أفعل ذلك ولما قدم عمر المدينة أول ما بدأ بالمسجد وسلم على رسول الله في . أ .ه. .

وأقول: إنه قد ثبت مما ذكرنا أن السفر لزيارة قبر النبي القبرى صاحبيه والصلاة في مسجده الشريف والتمتع بالجلوس للذكر والتلاوة في الروضة الشريفة ورؤية منبره ومصلاه ومجلسه وغير ذلك. إنه عمل مشروع ومأمور به من الشارع وفيه قربة شعز وجل يثاب فاعلها. ويذم تاركها إن كان قادرا على الأداء ولم يفعل. ومن أراد المزيد فليطالع شفاء السقام للسبكي والشفا للقاضي عياض ونسيم الرياض للخفاجي وكذا شرح ملاعلى القارى والخصائص الكبرى والصغرى للسيوطي ومفاهيم يجب أن تصحح لابن علوى المالكي وجواهر البحار للنبهاني وغيرها كثير.

#### ٣ - آداب الزيارة ،

روى القاضى عياض رحمه الله تعالى فى كتابه الشفا بسنده المستصل عن شيوخه إلى ابن حميد قال : ناظر أبو جعفر «المنصور » أمير المؤمنين مالكا فى مسجد رسول الله على . فقال له مالك : يا أمير المؤمنين ، لا ترفع صوتك فى هذا المسجد فإن الله تعالى أدب قوما فقال : ﴿ لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبى ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون ﴾ ومدح قوما فقال : ﴿ إن الذين

يغضون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين استحن الله قلوبهم للتقوى لهم مغفرة وأجر عظيم ﴾ وذم قوما فقال : ﴿ إِن الذين ينادونك من وراء الحجرات أكثرهم لا يعقلون ﴾ .

فقال: ولم تصرف وجهك عنه وهو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم عليه السلام إلى اشتعالى يوم القيامة. بل استقبله واستشفع به . فيشفعك الله ، قال الله تعالى: ﴿ ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاءوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيما ﴾ .

وقال مالك \_ وقد سئل عن أيوب السختياني \_ ما حدثتكم عن أحد إلا وأيوب افضل منه .

وقال: حج حجتين فكنت ارمقه ولا اسمع منه غير أنه كان إذا ذكر النبى بي بكى حتى ارحمه . فلما رأيت منه ما رأيت واجلاله للنبى بي كتب عنه ـ أى كتب عنه الحديث وروايته .

وقال مصعب بن عبد الله : كان مالك إذا ذكر النبى الله يتغير لونه وينحنى حتى يصعب ذلك على جلسائه . فقيل له يوما فى ذلك . فقال : لو رأيتم ما رأيت لما أنكرتم على ما ترون ، ولقد كنت ارى محمدا بن المنكدر وكان سيد القراء لا نكاد نسأله عن حديث أبدا إلا يبكى حتى نرحمه .

ولقد كنت أرى جعفر بن محمد .. الصادق .. وكان كثير الدعابة والتبسم ، فإذا ذكر عنده النبى في اصفر ، وما رأيته يحدث عن رسول الله في إلا على طهارة ولقد اختلفت إليه زمانا فما كنت أراه إلا على ثلاث خصال : إما مصليا وإما صامتا وإما يقرأ القرآن ، ولا يتكلم فيما لا يعنيه ، وكان من العلماء والعباد الذين يخشون الله عـن وجل ولقد كان عبد الرحمن بن القاسم بن محمد بن

<sup>■</sup> ۱۳۱ = قضايا إسلامية معاصرة

ابى بكر الصديق رضى الله عنه يذكر النبى الله في فينظر إلى لونه كأنه نزف منه الدم ، وقد جف لسانه فى فيه هيبة لرسول الله الله ولقد كنت آتى عامر بن عبد الله بن الزبير : فإذا ذكر عنده النبى المنه بكى حتى لا يبقى فى عينيه دموع ، ولقد رأيت الزهرى وكان من أهنأ الناس وأقرئهم ، فإذا ذكر عنده النبى الله فكأنه ما عرفك ولا عرفته . أ . ه .

وروى القاضى عياض أيضا : أن أمرأة قالت لعائشة رضى الله عنها اكشفى لى قبر رسول الله الله فك فكشفته لها . فبكت حتى ماتت .

وكذلك كان أصحاب النبى الله النبى النبى الناس ادبا معه واشد هيبة منه رغم تواضعه الشديد. فقد كانوا يهابونه احتراما ويتادبون معه حبا واجلالا ويوقرونه اعظاما لمقامه حتى انك لتجد الرجل منهم إذا سئل عن وصف النبى الله فلا يستطيع. ولذلك اعتذر عمر رضى الله عنه عن وصفه لمن طلب منه ذلك. وقال عمرو بن العاص رضى الله عنه لمن طلب منه أن يصف له النبى والله ما ملأت منه عينى قط حتى استطيع أن أصفه الأنهم كانوا يهابونه مهابة اجلال واكبار مراعاة لمقامه العالى فلم يقدروا على التفرس في وجهه الشريف الأن العين لا تقدر أن تبصر في مواجهة قرص الشمس.

وكذلك كان حالهم عندما يزورونه في قبره الشريف فقد كانوا يقفون أمام القبر وهم يصلون ويسلمون عليه وعلى صاحبيه في أدب وحياء يندر وجوده في مسلمي هذا الزمان لذلك يجب على المسلم أن يعي آداب الزيارة وأن يلتزم بالسلوك القويم ويشتد تمسكه بالخلق العظيم فترة قيامه بأعمال الزيارة الميمونة. فعلى المسلم أن يدخل المدينة المنورة في أدب واستحياء

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٣٧ ■

مستحضرا عظمة الله تعالى وليذكر أنه فى حرم الله ومسكن النبى الله معندما تقع عينه على المدينة المنورة يرفع صوته بالصلاة والسلام على سيدنا رسول الله في . وإذا وصل إلى المسجد اللهريف وقف وقال: اللهم إن هذا هو الحرم الذى حرمته على لسان نبيك وحبيبك ورسولك في ودعاك أن تجعل فيه من الخير والبركة مثل ما هو بحرم بيتك الحرام . فحرمنى على النار . وأمنى من عذابك يوم تبعث عبادك . وارزقنى ما رزقته أولياءك وأهل طاعتك ووفقنى فيه لحسن الادب وفعل الخيرات وترك المنكرات.

وإذا وصل الزائر إلى احد أبواب المسجد الشريف فإنه يدخل منه ببسم الله والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله على داعيا الحق تبارك وتعالى بأن يمن عليه بالخير الكثير في مسجد نبيه صلوات الله وسلامه عليه . وأن يدخله ويخرجه منه مغفورا له .

ثم يقوم الزائر بتحية المسجد الشريف . ثم يأتى القبر الشريف في أدب وحياء بهذا افتى الامام مالك وسائر الأئمة رضى الله عنهم ، إلا أن بعض علماء المالكية قد رخص في تقديم الزيارة على تحية المسجد وقد قال بمثله بعض متأخرى علماء المذاهب الاخرى .

وفرق بعض العلماء بين من يدخل المسجد من أقرب الأبواب إلى الحجرة الشريفة مما سيجعل الزائر مارا بالقبر الشريف قبل أن يصل إلى صحن المسجد فمثل هذا يسلم على النبى في ويقوم بواجب الزيارة ثم ينصرف ويؤدى تحية المسجد، وأما من دخل من باب يدخل منه المسجد دون المرور على الحجرة الشريفة فعليه أن يؤدى تحية المسجد أولا ثم يذهب للقيام باداء واجبات الزيارة، وهو رأى وجيه.

روى النبهاني في جواهر النجار نقلا عن خلاصة الوفا

<sup>■</sup> ۱۲۸ تا قضایا إسلامیة معاصرة

للسمهودي رحمه الله تعالى:

عن الحافظ أبى موسى الاصفهانى روى عن مالك قال: إذا أراد الرجل أن يأتى قبر النبى ﷺ فيستدبر القبلة ويستقبل النبى ﷺ. ويصلى عليه ويدعو له ونقل ابن يونس عن ابن حبيب أنه قال: ثم أقصد إذا قضيت ركعتين إلى القبر من وجاه القبلة . فادن منه ثم سلم على رسول الش ﷺ وأثن عليه . وعليك السكينة والوقار . فإنه ﷺ يسمع ويعلم وقوفك بين يديه . وتسلم على أبى بكر وعمر رضى الله عنهما وتدعو لهما .

وقال ابراهيم بن حربي في مناسكه: تولى ظهرك القبلة وتستقبل وسطه يعنى القبر وفي مسند أبي حنيفة رحمه الله لأبي القاسم طلحة عن أبي حنيفة: جاء أيوب السختياني فدنا من قبر النبي في فاستدبر القبلة وأقبل بوجهه إلى القبر وبكي بكاء غير متباك وقال المجد اللغوى: روينا عن عبد الله بن المبارك قال: سمعت أبا حنيفة يقول: قدم أيوب السختياني وأنا بالمدينة فقلت: لأنظرن ما يفعل. فجعل ظهره مما يلى القبلة ووجهه مما يلى وجه رسول الله في وبكي غير متباك، فقام مقام رجل فقيه.

ويشهد له ما رواه أبو ذر الهروى في سننه في بيان الإسلام والإيمان من أن حماد بن زيد حدث أبا حنيفة بالحديث في ذلك عن شيخه أيوب السختياني فقال له أبو حنيفة: فحدثك أيوب بهذا وبكى ثم قال: ما ذكرت أيوب السختياني إلا بكيت. فقد رأيته يلوذ بقبر رسول ألله على شيئا ما رأيته من أحد.

ثم قال السمهودى: وعن أصحاب الشافعى وغيره: يقف وظهره إلى القبلة ووجهه إلى الحضرة وهو قول ابن حنبل. انتهى.

وقال المحقق الكمال بن الهمام رحمه الله تعالى أن ما نقل عن

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٣٩ ■

أبى الليث ... من علماء الحنفية .. مدردود بما روى عن أبى حنيفة في مسنده عن ابن عمر رضى الله عنهما قال :

من السنة أن تأتى قبر النبى على من قبل القبلة وتجعل ظهرك إلى القبلة وتستقبل القبر بوجهك ثم تقول: السلام عليك أيها النبى ورحمة الله وبركاته.

وفي المنسك الكبير لابن جماعة : مذهب الحنفية أن يقف للسلام عند الرأس المقدس بحيث يكون على يساره ويبعد عن الجدار قدر اربعة اذرع ثم يدور إلى أن يقف قبالة الوجه المقدس مستدبر القبلة ، وشذ الكرماني من الحنفية فقال : يقف مستدبر القبد المقدس مستقبل القبلة ، وتبعه بعضهم وليس بشيء ، فاعتمد على ما نقلته ، انتهى .

ثم قال: ولا ينبغى أن يتردد فيه . إذ الميت يعامل معاملة الحي، والحى يسلم عليه مستقبل له ، وما سبق عن علقمة الكبير من أن الناس كانوا قبل ادخال البيت فى المسجد يقفون على باب البيت يسلمون ، سببه: تعذر استقبال الوجه الشريف حينئذ ، وكانوا يستقبلون القبر الشريف من ناحية باب البيت ، ومن ناحية الرأس الشريف لما سبق عن المطرى من أن يقف موقف على بن الحسين للسلام عند الاسطوانة التى تلى الروضة ، قال وهو موقف السلف قبل ادخال الحجرات كانوا يستقبلون السارية التى فيها الصندوق مستدبرين الروضة . فلما دخلت الحجرات وقفوا مما يلى الوجه الشريف .

ولابن زبالة عن سلمة بن وردان قال : رأيت انس بن مالك إذا سلم على النبى على النبى الله ياتى فيقوم أمامه أ . هـ جواهر

وقد روى في المستوعب لأبي عبد الله السامري الحنبلي :

« ثم يأتى حافظ القبر فيقف ناحيته ويجعل القبر تلقاء وجهه

<sup>■</sup> ۱٤٠ قضايا إسلامية معاصرة

والقبلة خلف ظهره والمنبر عن يساره ويذكر السلام والدعاء ».

فيالنظر في فعل الصحابة والتابعين وأقوال الأثمة والعلماء العاملين يمكننا أن نذكر آداب الزيارة فيما يلى: ــ

- ١ -- اخلاص النية لله تعالى متقربا بهذه الزيارة لله عز وجل .
- ٢ أن يزداد بالعزم شـوقا وصبابة وتوقا ، وكلما قرب من المدينة ازداد غراما وحنوا .
- ٣ أن يخرج من بيته ببسم الله والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله هي ، ثم يدعو الله عز وجل أن يجعلها رحلة مباركة خالصة لوجهه تعالى ومحبة فى نبيه هي .
- ٤ أن يكثر من الصلاة والتسليم على سيدنا رسول الله على الشفر.
- أن يغتسل لدخول المدينة ويحمل معه الطيب ويلبس
   أنظف ثيابه . صرح بذلك جماعة من الشافعية والحنابلة وغيرهم .
- آ إذا اقترب من المدينة المنورة ووقعت عيناه على القبة المنيفة استحضر عظمة الله تعالى ورعاية مكانة نبيه الله على المنيفة الستحضر فضل هذه البقعة الطاهرة التي اختارها الله مثوى الحبيبة الله .
- ٨ أن يقدم الصدقة على فقراء المدينة . وأن يبدأ بدخول المسجد الشريف وزيارة النبى على ما سواه إلا بعد أن يؤدى واجب الزيارة .
- ٩ إذا دخل المسجد وادى التحية وذهب للسلام على
   رسول الله ﷺ وعلى صاحبيه رضى الله عنهما ، نوى الاعتكاف

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٤١ ■

بالمسجد واشغل نفسه بالذكر والدعاء وتلاوة القرآن والصلاة .

١٠ – أن يقف أمام الحضرة الشريفة مستعينا بالله تعالى فى رعاية الأدب بهذا الموقف المنيف فيقف فى خضوع ووقار وذلة وانكسار غاض البصر مكفوف الجوارح ، واضعا يمينه على شماله كهيئة الصلاة ، ويكون بينه وبين الرأس الشريف قدر اربعة أذرع وقيل : ثلاثة ، ولا يقترب من القبر إلا بقدر ما كان يقف منه في في حياته الشريفة وهذا أدب جم وخلق عظيم وسلوك قويم رشيد .

ثم يصلى على النبى ﷺ ويسلم عليه وعلى صاحبيه ويدعو الله بما شاء ووجهه إلى القبر الشريف متوسلا إلى الله بجاه نبيه ﷺ. ومستاذنا النبى ﷺ في أن يشفع له في يوم العرض الأكبر.

مستعينا في هذا بالصلوات والادعية التي وضعها العلماء وإن لم يمكنه ذلك دعا بما شاء بقدر استطاعته بشرط أن يشتمل قوله على حسن الادب وصدق المنطق واخلاص النية .

ثم يتحرك يمينا قدر ذراع ليسلم على الصديق رضى الله عنه ثم يتحرك يمينا قدر ذراع فيسلم على الفاروق رضى الله عنه ويدعو لهما ، ثم يعود ليقف أمام النبى الله متوسلا به إلى ربه عز وجل ، صرح بذلك الامام النووى الشافعي رضى الله عنه .

۱۱ – عندما ينتهى من السلام يعود إلى المسجد في ادب وتواضع واستحياء ، ثم يأتى المنبر ويقف عنده ويدعو الله بما يشاء ثم في الروضة الشريفة ثم باقى المسجد ومسجده الشريف كله حرم آمن .

۱۲ – إذا ما مر ناحية القبر الشريف من داخل المسجد أو من خارجه فعليه أن يقف في أدب ويسلم على النبي الله وعلى صاحبيه ثم ينصرف راشدا بهذا صرح الامام مالك رضى الله عنه.

<sup>■</sup> ۱٤۲ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

۱۳ – الاكثار من الصلاة والتسليم على النبى الله والترضى عن آل بيته وصحابته أثناء وجوده بالمدينة المنورة داخل المسجد أو في الشارع أو في المسكن.

14 - عندما يعزم على السفر إلى بلده فعليه أن يأتى المسجد الشريف ويؤدى التحية ، ثم يذهب إلى القبر الشريف ويسلم على رسول الله على وعلى صاحبيه ثم يدعو ربه عز وجل ، ثم يستأذن الرسول على في الخروج داعيا الله عز وجل أن لا يجعل هذا آخر العهد بمسجد نبيه وبقبره الشريف، ثم ينصرف في أدب وخشوع مصليا ومسلما على رسول الله على حتى يخرج من المدينة .

صلاة وسلاما على رسول الله الرحمة المهداة والنعمة المسداة سيدنا محمد على واله وصحبه وزوجاته وسلم تسليما كثيرا.

## (هـ) زيارة أضرحة ومشاهد الصالحين

أولياء الله تعالى هم احبابه وأهل خاصت . يحبهم ويحبونه لأنهم طلبوا ما عند الله والدار الأخرى . ولذلك عرفهم الحق تبارك وتعالى في قوله :

﴿ الا إِن أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الذين آمنوا وكانوا يتقون لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة لا تبديل لكلمات الله . ذلك هو الفوز العظيم ﴾(١) .

إنهم أولئك الذين يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم وا تعهدهم الله بحفظه ورعايته ﴿ إِنْ الله يدافع عن الذين آمنوا ﴾ .

وفى الحديث القدسى<sup>(۲)</sup> يقول المولى عنز وجل: « من عاد لى وليا فقد آذنته بالحرب. الحديث » ولذا أيدهم الله تعالى بالكرامة

<sup>(</sup>١) سورة يونس ـ الآيات :١٢ ، ١٣ ، ١٤ :

<sup>(</sup> ۲ ) رواه البخاري عن أبي هريرة ،

وهى كل أمر خارق للعادة يظهره الله على يد الولى وكرامات الأولياء معجزات للأنبياء لأنها دليل ولايتهم لصدقهم فى الاقتداء برسول الله الكرام.

لقد عرفوا ربهم عز وجل فعبدوه كما يحب ربنا ويرضى « إنما يخشى الله من عباده العلماء » فرضى الله عنهم وأرضاهم ، فهم سادة الأمة وأدلة مسيرتها على طريق الحق والهدى ولذلك دعينا إلى الاقتراب منهم والاهتداء بسلوكهم ومناهجهم لأنهم خير الناس معرفة بربهم عز وجل ، يقول الامام الشافعي رضى الله عنه : « إذا لم يكن الأولياء هم العلماء فمن يكونون إذا ؟ » .

وقد مر بنا أن زيارة النبى على في حياته وبعد موته مأمور بها مندوب إليها لكل من استطاع ذلك من الرجال والنساء على حد سواء لمن سكن المدينة المنورة ولكل مسلم على وجه الارض في أي مكان في العالم . للحاج والمعتمر ولغيرهما ممن يقصدون القيام بالزيارة المباركة .

وكذا زيارة قبور وأضرحة الأولياء والشهداء والعلماء وقبور سائر المؤمنين . مأذون فيها ومرخص بها ومدعو إليها لكل من شاء من عباد الله لدخولها جميعا في عموم الامر النبوى الشريف « نهيتكم عن زيارة القبور ألا فزوروها فإنها تذكر الآخرة » .

وقد ثبت ذلك بصحيح الروايات من تكرار زيارته ﷺ لأهل البقيع للدعاء والاستغفار لهم بأمر من الوحى الشريف.

فقد روى مسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت : إن جبريل اتاه . فقال : إن ربك يأمرك أن تأتى أهل البقيع فتستغفر لهم . قالت : كيف أقول لهم يا رسول الله ؟

قال : « قولى : السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين ويرحم الله المستقدمين منا والمستاخرين ، وإنا إن شاء الله بكم

<sup>■</sup> ١٤٤ ■ قضايا إسلامية معاصرة

لاحقون . نسأل الله لنا ولكم العافية » .

كما كان صلوات الله وسلامة عليه يقوم بزيارة قبور الشهداء في أحد وبدر ويدعو لاصحابها وزيارة قبر أمه ﷺ.

كما أنه ﷺ كان إذا مر بقبر أو بقبور وقف ودعا واستغفر لاصحابها وأمر بذلك من كان معه . ولربما كان يسأل عن بعض اصحاب القبور . ثم يصف الناس خلفه ويقف ليصلى عليه كما فعل مع تلك المرأة التي كانت تقم مسجده الشريف وغيرها كما سبق بيانه .

وجمعا لهذه الادلة وتلك المرويات . قال الامام ابن حزم رحمه الله تعالى في المحلى :

ونستحب زيارة القبور ، وهو فرض ولو مرة ، ولا بأس بأن يزور المسلم قبر حميمه المشرك الرجال والنساء سواء .

ثم استدل بحدیث ابن ابی بریدة عن ابیه رضی الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « نهیتکم عن زیارة القبور فنزوروها » وحدیث زیارته لقبر امه، ثم قال: وقد صح عن ام المؤمنین وابن عمر وغیرهما، زیارة القبور وروی عن عمر النهی عن ذلك ولم یصح ا . ه. .

هذا وقد ذهب جمهور من العلماء إلى أن زيارة اضرحة ومشاهد آل البيت النبوى وذرياتهم وسائر العلماء والمسالحين سنة مأمور بها لأنها داخلة في عموم الامر بزيارة القبور والامر عند الاصوليين للوجوب ما لم يصرفه صارف عن ذلك ، وقالوا ايضا : إن الامر بعد النهى يكون للوجوب ، وزيارة القبور قد أمر بها النبى عنها .

لذا يرى العلماء أن حكم الزيارة الندب إن لم يكن أعلى من ذلك، وهذا هو الذي جعل الامام ابن حزم رحمه الله تعالى وسائر علماء

قضايا إسلامية معاصرة ١٤٥٣ ع

الظاهرية يقولون بوجوب زيارة القبور ولو مرة واحدة .

لذلك كان العلماء والأئمة يحرصون على زيارة اضرحة ومشاهد العلماء والاولياء ، وذلك طلبا للعظة وتذكر الآخرة وتبركا بالصالحين والتضرع إلى الله بالدعاء في رحابهم تبركا بهم لمظنة القبول في تلك الاماكن الطاهرة والتي تشرفت بسكني أولياء الله الصالحين بها ﴿ الا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الذين آمنوا وكانوا يتقون لهم البشري في الحياة الدنيا وفي الآخرة ومعلوم أن تلك القبور يؤمها ملائكة الرحمة ممن لا يعلم عددهم إلا الله تعالى فيؤمنون على دعاء الداعي ويستغفرون له ، وهم عباد مكرمون لا يعصون الله ما أمرهم وهم يفعلون .

كما أن فى زيارة الصالحين فى قبورهم الكثير من معنى المودة واظهار المحبة لهم ، وقد أمرنا الله سبحانه وتعالى بمودة أهل البيت رضى الله عنهم فى آية عامة لم تفرق بين مودتهم فى الحياة وبين مودتهم بعد موتهم فقال الله تعالى :

﴿ قل لا أسألكم عليه أجرا إلا المودة في القربي ﴾ .

روى الواحدى فى تفسيره عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رجلا سأل النبى ﷺ لما نزلت: يا رسول الله من هم هؤلاء الذين وجبت علينا مودتهم ؟ فقال ﷺ: « على وفاطمة وابناهما » ورواه الزمخشرى فى الكشاف .

ومودة الصالحين بزيارتهم في قبورهم ، لأن الموتي احياء حياة برزخية لا يعلم حقيقتها إلا الله تعالى . فهم يعرفون زائريهم ويفرحون بهم ويأنسون بوجودهم ، والمرويات الصحيحة عن العلماء كثيرة في هذا الشأن وقد حوتها مصنفات وكتب موثقة عند العلماء وقد كان الصحابة رضى الله عنهم عندما يذهبون للسلام على رسول الله على يسلمون على صاحبيه أبى بكر وعمر

۱٤٦ ه قضایا اسلامیه معاصرة

ويدعون لهما.

وكانت سيدتنا الزهراء بنت رسول الله تزور قبر عمها حمزة رضى الله عنه ومعها بعض النساء ، كما كانت سيدتنا أم المؤمنين السيدة عائشة رضى الله عنها تزور قبر اخيها عبد الرحمن بن ابى بكر رضى الله عنهما .

وكذلك كان العديد من كبار الصحابة يفعلون ، فقد روى الابشديهى فى المستطرف روى أن على بن ابى طالب رضى الله عنه لما رجع من صفين ودخل أوائل الكوفة ، رأى قبرا . فقال : قبر من هذا ؟ فقالوا : قبر خباب بن الارت . فوقف عليه وقال : «رحم الله خبابا . أسلم راغبا . وهاجر طائعا . وعاش مجاهدا . وابتلى فى جسمه آخرا . ألا وإن الله لا يضيع أجر من أحسن عملا » ثم مشى : فإذا هو بقبور . فجاء حتى وقف عليها ، وقال : السلام عليكم أهل الديار الموحشة والمحال المقفرة ، أنتم لنا سلف ونحن لكم تبع ، وبكم عما قليل لاحقون ، اللهم اغفر لنا ولهم رتجاوز عنا وعنهم طوبى لمن ذكر الميعاد وعمل ليوم الحساب وقنع بالكفاف ورضى عن الله تعالى .

ثم قال : يا أهل القبور أما الازواج فقد نكحت . وأما الديار فقد سكنت وأما الاموال فقد قسمت . وهذا ما عندنا . فما عندكم ؟ ثم التفت إلى اصحابه وقال : أما أنهم لو تكلموا لقالوا : وجدنا خير الزاد التقوى . أ . ه. .

وكذلك كان التابعون يفعلون ومن بعدهم الأثمة. وهم كانوا في عصر زاهر يتميز بتدوين العلوم الاسلامية والاحكام الشرعية. ولم ينازع في هذا الامر احد يذكر فقد روى أن الامام الشافعي رضى الله عنه كان يزور قبرى الامامين ابي حنيفة وموسى الكاظم رضى الله عنهما ويدعو لهما ويدعو عندهما. وكذلك كان

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٤٧ ■

يفعل الامام احمد بن حنبل رضى الله عنه الذى كان يزور قبر معروف الكرخى . وكان الحسن الخلال يزور قبر موسى الكاظم وكان العديد من العلماء يزورون قبر الامام احمد بن حنبل رضى الله عنه ويتوسلون به . وقد ثبت ذلك من روايات عديدة . وكذلك يقوم العلماء الكبار في مصر منذ ازمان بعيدة بزيارة قبور الهل البيت النبوى وقبور غيرهم من العلماء والأولياء ، ولم يعترض عليهم احد ممن عنده علم يذكر ، وإنما اعترض الجاهلون واصحاب التأويلات المغرضة .

وفى بلاد الشام يكثر أهلها من زيارة قبرى العالمين الفاضلين ابن تيمية وتلميذه ابن القيم رحمهما الله تعالى ، رغم انف المعارضين ، كما حدثنى بذلك بعض علماء سوريا وقال لى أن الناس يزورون قبريهما ويتوسلون بهما إلى الله تعالى ، يا للعجب!!.

إن الموتى أحياء فى قبورهم حياة برزخية ولهم علاقة أكيدة بالاحياء ، دل على ذلك ما صح عن النبى على من احاديث رد الميت السلام على الزائر ومعرفته . وبتشريع السلام على الموتى عند قبورهم ، يدل على ذلك ما روى مسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت : إن جبريل أتاه .... الحديث وقد سبق ذكره وكذا الاحاديث الواردة فى هذا الشأن فقد كان النبى على يحادث الموتى كما ثبت فى المرويات الصحيحة . وبما جاء فى كتاب الله تعالى من قوله عز وجل ﴿ ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ﴾.

ففى الآية دلالة على أن العلاقة مازالت قائمة بين الأحياء والأموات، ويزيد الأمر وضوحا حديث القليب فقد اخرج البخارى ومسلم من وجوه عديدة عن أبى طلحة وعمر بن الخطاب وابنه عبد الله بن عمر رضى الله عنهما:

<sup>■</sup> ١٤٨ ■ قضايا إسلامية معاصرة

آن النبى ﷺ امر باربعة وعشرين رجلا من صناديد قريش فالقوا في طوى من اطواء بدر فناداهم رسول الله ﷺ وسماهم: يا ابا جهل بن هشام يا امية بن خلف يا عتبة بن ربيعة يا شيبة بن ربيعة يا فلان بن فلان اليس قد وجدتم ما وعدكم ربكم حقا ؟ فانى وجدت ما وعدنى ربى حقا .

فقال عمر: يا رسول الله ما تكلم من اجساد لا ارواح فيها. فقال عليه الصلاة والسلام « والذى نفسى بيده ما انت باسمع لما أقول منهم، ولكنهم لا يجيبون ».

وروى البخارى فى الصحيح عن انس رضى الله عنه عن النبى صلى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « العبد إذا وضع فى قبره وتولى وذهب اصحابه حتى إنه ليسمع قرع نعالهم اتاه ملكاه فأقعداه ...» ثم ذكر الحديث فى سؤال القبر .

يقول العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى وارث علم ابن تيمية وتلميذه النجيب:

وهذا خطاب لمن يسمع ويعقل ولولا ذلك لكان هذا الخطاب بمنزلة خطاب المعدوم والجماد . والسلف مجمعون على هذا وقد تواترت الأثار عنهم بأن الميت يعرف زيارة الحى له ويستبشر به، ثم ذكر جملة منها في كتابه « الروح » .

وشیخه ابن تیمیة رحمه الله تعالی وغفر له یقول كما جاء فی الفتاوی الكبری:

سئل الشيخ عن الاحياء إذا زاروا الاموات . هل يعلمون بزيارتهم ؟ وهل يعلمون بالميت إذا مات من قرابتهم أو غيرهم ؟

فأجاب: الحمد لله . نعم جاءت الاثار بتلاقيهم وتساؤلهم وعرض أعمال الأحياء على الأموات كما روى ابن المبارك عن أبي أيوب الانصاري قال:

إذا قبضت نفس المؤمن تلقاها الرحمة من عباد الله كما يتلقون البشير في الدنيا . فيقبلون عليه ويسالونه ، فيقول بعضهم لبعض: انظروا أخاكم يستريح فإنه كان في كرب شديد ، قال : فيقبلون عليه ويسالونه : ما فعل فلان ، وما فعلت فلانه ، هل تزوجت ؟ ... الحديث

وأما علم الميت بالحى إذا زاره وسلم عليه ، ففى حديث ابن عباس قال :

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ما من أحد يمر بقير أخيه المؤمن كان يعرفه في الدنيا فيسلم عليه إلا عرفه ورد عليه السلام ».

قال ابن المبارك : ثبت ذلك عن النبى ﷺ وصححه عبد الحق صاحب الاحكام .

انظر مجموع فتاوى الشيخ ابن تيمية ج ٢٤ ص ٣٣١ .

ولقد آثرت النقل عن ابن تيمية وتلميذه ابن القيم رحمهما الله تعالى في هذه القضية لأرد بذلك افتراء المفترين ممن يزيفون اقوالهما في بعض القضايا.

وأقول: إن الله سيحانه وتعالى قد وهب أولياءه الصالحين مواهب وخصائص روحية هائلة وهذه المواهب وتلك الخصائص من متعلقات الروح. ولا ارتباط لها بالجسد البتة.

فالولى حين يموت ترتفع خصائصه ومواهبة الربانية مع روحه إلى برزخه ، ولروحه علاقة كاملة وأكيدة بقبره بدليل ما سبق ذكره من أحاديث وآثار صحيحة .

وممن جاء تكريم هؤلاء الاكابر من اولياء الله الصالحين من اصحاب الاضرحة والمشاهد يقول الشيخ عبد الرحمن الجزيرى رحمه الله تعالى في كتابه « الفقة على المذاهب الاربعة » :

زيارة القبور مندوبة للاتعاظ وتذكر الآخرة . وتتأكد يوم الجمعة ويوما قبلها ويوما بعدها عند ابى حنيفة والمالكية ، وخالف الحنابلة والشافعية .

الحنابلة قالوا: لا تتأكد الزيارة في يوم دون يوم.

والشافعية قالوا: تتأكد من عصر الضميس إلى طلوع شمس السبت وهذا قول راجع عند المالكية. وينبغى للزائر أن يشتغل بالذكر والدعاء والتضرع والاعتبار بالموتى وقراءة القرآن للميت، فإن ذلك ينفع الميت على الأصح. ومما ورد أن يقول الزائر عند رؤية القبور – اللهم رب الأرواح الباقية والاجسام البالية، والشعور المتمزقة والجلود المتقطعة والعظام النخرة التي خرجت من الدنيا وهي بك مؤمنة. انزل عليها روحا منك وسلاما منى – ومما ورد أيضا أن يقول: – السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنا أن شاء الله بكم لاحقون – ولا فرق في الزيارة بين كون المقابر قريبة أو بعيدة، وخالف الحنابلة فقالوا: القبور إذا كانت بعيدة لا يوصل اليها إلا بسفر فزيارة مباحة لا مندوبة.

بل يندب السفر لزيارة الموتى خصوصا مقابر الصالحين . أما زيارة قبر النبي ﷺ فهي من أعظم القربات .

وكما تندب زيارة القبور للرجال . تندب ايضا للنساء والعجائز اللاتى لا يخسشى منهن فستنة إن لم تؤد زيارتهن إلى الندب أو النياحة وإلا كانت محرمة أما النساء اللاتى يخشى منهن الفتنة ويترتب على خروجهن لزيارة القبور مفاسد كما هو الغالب على نساء هذا الزمان . فخروجهن للزيارة خرام باتفاق الصنفية والمالكية .

أما الحنابلة والشافعية قالوا: يكره خروج النساء لزيارة القبور مطلقا سواء كن عجائز أو شواب إلا إذا علم أن خروجهن

قضايا إسلامية معاصرة = ١٥١ =

يؤدى إلى فتنة أو وقوع محرم . وإلا كانت الزيارة محرمة وينبغى أن تكون الزيارة مطابقة لأحكام الشريعة . فلا يطوف حول القبر . ولا يقبل حجرا ولا عتبة ولا خشبا ، ولا يطلب من المزور شيئا إلى غير ذلك . إنتهى .

وقال الخطيب الشربيني الشافعي في كتابه الاقناع:

ويندب زيارة القبور التى فيها المسلمون للرجال بالاجماع وكانت زيارتها منهيا عنها . ثم نسخت بقوله على النساء لانها مظنة عن زيارة القبور فروروها \_ ويكره زيارتها للنساء لانها مظنة لطلب بكائهن ورفع أصواتهن .

نعم يندب لهن زيارة قبر رسول الله السياد الشهداء القربات وينبغى أن يلحق بذلك بقية الأنبياء والصالحين والشهداء ويندب أن يسلم الزائر لقبور المسلمين مستقبل وجه الميت قائلا بما علمه الله الاصحابه إذا خرجوا للمقابر السلام على أهل الدار من المؤمنين والمسلمين وإنا شاء الله بكم لاحقون. أسأل الله ولكم العافية أو السلام عليكم دار قوم مؤمنين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون ورواهما مسلم . زاد أبو داود اللهم لا تحرمنا أجرهم ولا تفتنا بعدهم .. ، ولكن بسند ضعيف . وقوله « إن شاء الله التبرك .

ويقرأ عندهم ما تيسر من القرآن فأن الرحمة تنزل محل القراءة. والميت كحاضر ترجى له الرحمة ويدعو له عقب القراءة . لأن الدعاء ينفع المبيتي . وهو عقب القراءة اقرب إلى الاجابة ، وان يقرب زائره منه ، كَيْقِهُم منه في زيارته حيا ، احتراما له . قاله النووي .

ويستحب الاكثار من الزيارة ، وأن يكثر الوقوف عند قبور أهل الخير والفضل . انتهى .

<sup>■</sup> ١٩٢ ■ قضايا إسلامية معاصرة

فزيارة قبور الأنبياء والعلماء والشهداء والأولياء مامور بها ومندوب إليها . فهى عمل مشروع يثاب فاعله إذا اقامه على وجهه الصحيح ولا يعاقب تاركه . اللهم إلا ما كان من ترك زيارة النبى المسادر عليها . فإن هذا من الجفاء كما دلت على ذلك الاحاديث والاثار الصحيحة .

هذا ولم يرد فى السنة ولا فى اقوال التابعين والعلماء أن زيارة اضرحة ومشاهد الأولياء منهى عنها . وأبدا لا يكون الحب للصالحين شركا بالله تعالى . فإن من أحب الله تعالى أحب أولياءه ومن محبتهم زيارتهم وعدم جفائهم فالجفاء لا يدل على الحب . ومن حاربهم أو عاداهم فهو فى حرب معلنة من الله تعالى له كما روى البخارى من حديث أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله على الله تعالى : « من عاد لى وليا فقد آذنته بالحرب» روى الشيخ احمد بن حجازى الفاشنى فى المجالس السنية فى شرح الحديث :

قال الفاكهانى رحمه الله: من حاربه الله أهلكه. وقال غيره: ايذاء أولياء الله علامة على سوء الخاتمة كأكل الربا عافانا الله تعالى من ذلك فمن والى أولياء الله تعالى أكرمه الله ومن عادى اولياء الله الهلكه الله. قال أبو تراب النخشبى رحمه الله: من الف الإعراض عن الله صحبته الوقيعة في حق أولياء الله. انتهى.

وروى الامام احمد عن ابن عباس رضي إلله عنهما قال: مر رسول الله عليه بقبور المدينة فاقبل عليهم بوجهه فقال: « السلام عليكم يا أهل القبور يغف الله لنا ولكم ونحن بالاثر » رواه الترمذي وحسنه .

ولزيارة قبور أولياء الله الصالحين . آداب سلوك يجب على الزائر الالتزام بها لينال الغرض الذي شرعت الزيارة من أجله

قضابا إسلامية معاصرة ■ ١٩٢ ■

وهو العظة وتذكر الآخرة والدعاء بجوار الصالحين تبركا بهم . والمودة لاصحاب هذه القبور .

يقول الامام الشعراني رحمه الله تعالى في آداب الزيارة :

هى: التشوق إلى المزور والجزم بفضله وطهارته من المعاصى المعنوية والحسية والتماس بركة دعائه وخلوص النية بأن يكون الباعث على الزيارة . امتثال أمر الشارع وحفظ اللسان من الوقوع في أعراض الناس ، وإن كان هذا عاما ، وإن خلت الزيارة عن هذه الآداب فلا نفع بها ولا ثواب عليها ، بل هى تكلف ونفاق .

وإذا زرته بحسن القصد وحسن الأدب والتوسل به إلى ربك إن كان من الموتى وكان من أهل الله فلا بد لك من المدد الاوفر . فإنه سبحانه وتعالى قد وكل بقبور الاكابر ملائكة يقضون حوائج الزائرين لأن أهل الله مسحل الكرم والسخاء أحياء وأمواتا . ومن دخل بيت الكريم لا يرجع من غير مدد لاسيما إذا كانوا من أهل البيت رضى الله عنهم .

ويقول الشيخ الشبلنجى في نور الابصار نقلا عن درر الاصداف:

وينبغى على الزائر أن يقول عند ولايته وليا من الأولياء أو أى أحد من أهل البيت « إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا » « رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت إنه حميد »

اللهم انك قد تَثَبَّعى لأمر فهمته وقلته وسمعته واطعته واعتقدته وجعلته أجرا لنبيك محمد ﷺ. إذ هديتنا به إليك، وذللنا به عليك وكان كما قلت «وكان بالمؤمنين رحيما» حبيباً إليه ماهديتنا عزيزا عليه عنتنا، وتلك الفريضة التي سالتها له.

<sup>■ 104 ■</sup> قضایا إسلامیة معاصرة

وهى المودة فى القربى . اللهم انى مؤديها مريدا بها النفع فى دينى ودنياى ، متوسلا بها اليك يوم انقطاع الأسباب ، اللهم زدهم شرفا وتعظيما، وهب لى بزيارتهم ثوابا ومغفرة وأجرا عظيما .

السلام عليكم يا بنى المصطفى ، يا بنى الزهراء ، اللهم صلى على سيدنا محمد وعلى ذرية سيدنا محمد وعلى ذرية سيدنا محمد . اللهم بلغنى ما أملت وما رجوت ، وأعد على وعلى المسلمين من بركاتهم يا رب العالمين . انتهى .

#### وخلاصة هذا كله هي:

أولا: زيارة قبور العلماء والشهداء والصالحين مأمور بها ومندوب اليها فهي عمل مشروع ثياب فاعله . ولا يعاقب تاركه .

ثانيا : يجب على الزائر أن يلتزم بالآداب الشرعية والشروط المقررة للزيارة كما ورد في الاحاديث والآثار الصحيحة .

ثالثا: يستحب أن يكون الزائر على طهارة حسية وطهارة معنوية وأن يكثر من الاستغفار والتوبة إلى الله تعالى .

رابعا : أن يدخل على صاحب القبر بنية صادقة مخلصة ش تعالى ليكون هذا العمل قربة إلى الله عز وجل .

خامسا: أن يقف أمام القبر مستحضرا عظمة الله تعالى مراعيا جلال الموقف، ثم يسلم على صاحب القبر وبعد تمام السلام عليه يتوجه إلى القبلة فيدعو الله عز وجل لنفسه ولصاحب القبر متوسلا إلى الله تعالى بهذا العمل أن يقبل منه وأن يجزيه عنه خيرا

سادسا: الزيارة اصلها مشروع، وخطأ البعض في القيام بأعمال الزيارة كهذا الذي يظهر من تصرفات بعض الجهلة بدين الله وبمقاصد الشريعة، لا يكون مبررا ولا دليلا على النهى عن

قضايا إسلامية معاصرة ■ 100 ■

الزيارة ـ كما ينادى بذلك بعض الناس ـ ولكن يكون ذلك داعيا لعلماء الامة لتبصير الناس وتعريفهم بأحكام الإسلام وبضرورة رعاية شعائره وآدابه.

سابعا: الزيارة دليل حب لأنها صورة من صور المودة التى ندبنا إليها الشرع الشريف لذا يستحب للزائر أن يقرأ ما يستطيع من القرآن الكريم ويهدى ثواب تلاوته لصاحب الضريح مقرونا ذلك بصالح الدعوات.

واقول أن زيارة الكبار فيض ورحمة ونور من أنوار التجليات الالهية لا يدركها ولا يحسلها إلا كل من سمت روحه واضاء الله بصيرته وملأ الله قلبه بأنوار التوحيد وأنس بحب النبى وبحب اتباعه ولا سيما أولياء الله عز وجل فريارة القبور إذا توفر فيها الاخلاص كانت قربة إلى الله تعالى . وكانت من الله دليل رضا عن الزاير وعن المزور وقد نهى العلماء عن التمسح بالقبر وتقبيله وتقبيل الأعتاب قال الإمام الغزالي رحمه الله تعالى في احياء علوم الدين (۱) « زيارة القبور مستحبة على الجملة للتذكرة والاعتبار وقال : وزيارة قبور الصالحين مستحبة لأجل التبرك مع الاعتبار وقال : والمستحب في زيارة القبور أن يقف مستدبر القبلة مستقبلا بوجهه الميت وأن يسلم ولا يمسح القبر ولا يمسه ولا يقبله ، فإن ذلك من عادة النصارى » .

وقد سئل الامام الشعرانى رحمه الله تعالى عن تقبيل القبور . فنهى السائل عن ذلك كما ورد فى سننه رضى الله عنه ، وبالله التوفيق .

<sup>127 /</sup> E ( 1 )

<sup>■</sup> ١٥١ ■ قضايا إسلامية معاصرة

## الفصل الثالث

# الخاسل والوسية

۱ ـ التوسل بالأنبياء والصالحين ۲ ـ التبرك والتوسل بآثار النبي ﷺ ۳ ـ التوسل بأولياء الله والتبرك بهم ٤ ـ علماء يجوزون التوسل

### التوسل بالأنبياء والصالحين

التوسل إلى الله تعالى والاستغاثة والتشفع بالنبي ﷺ وبسائر إخوانه من الأنبياء وكنذا باتباعه من المؤمنين الصالحين، أمر جائز ومشروع ومعروف من فعل الرسل والأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم ومن فعل الصحابة والتابعين والعلماء وعموم المسلمين ولم ينكر ذلك أحد من السابقين اللهم إلا ماوقع من بعض المسلمين الذين انكروا صحة هذا الفعل وردوا ما صح من مرويات، وتجرأوا في الحكم عليها بالوضع والبطلان، واتهموا كل من قال بجواز التوسل برسول الله على وبسائر الأنبياء وبالملائكة وبالصالحين من المؤمنين بالشرك والضلال، وحكموا على المسلمين بما حكم الله مه على الكافرين والمشركين، مستخدمين لغة الاستهزاء والسخرية بعباد الله تعالى، وجرحوا كثيرا من الرواة الثقات وإطلقوا عليبهم اوصافا لا تليق بقدرهم وحسبوا أنفسهم ورثة النبوة وأئمة الإسلام، وأباحوا لأنفسهم حق التفتيش في قلوب عباد الله تعالى وحكموا على إيمان الناس، وقد أحلوا أنفسهم بذلك محل علم الله تعالى، وهم واهمون ومترددون ويسود مقولتهم التعارض والتضاد والتردد وضعف الثقة، وليس أدل على ذلك مما نقراه من مقولات للشيخ ابن تيمية في كتابه قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة الذى تناقض مقدمته موضوعاته وتتعارض فيه النصوص ويظهر عليه أثر التردد ويكثر فيه استخدام ألفاظ

التجريم والمعارضة، ويتعارض في مجموعه مع بعض فتاوى صادرة له في هذا الموضوع فهو مرة مؤيد لصحة القول بالجواز ومرة أخبري معارض ويكثبر استضدامه لأسلوب اللف والدوران وليس هذا القول من التجنى عليه، فمن أراد الحقيقة فليقرأ هذا الكتاب بتأن وتؤدة، \_ وأرجو أن أكون مخطئا في فهمي \_ ولكن الحق واحد ولا يتعدد ولا يمكن لعالم أن ينازع جماهير العلماء في قضية ما، ويكون هو المصيب وهم المخطئون، رحمه الله وغفر له وأما الذين قد خلفوه واعتنقوا آراءه وتمسكوا بميراثه فياليتهم وقفوا عند هذا الحد ولكنهم زادوا عليه ودسوا عليه أقوالا هو منها بريء، فظلموا أنفسهم وظلموا الأمة، فكيف يكون قصد السفر لزبارة الرسول ﷺ سفر معصية ولا يصح قصر الصلاة فيه؟ وكيف لا يوفي الناذر بنذره إذا نذر زيارة القبر الشريف؟ وكيف يسمح الشيخ في معرض كلامه عن زيارة الرسول ﷺ أن يقول إنه ربما يكون الحي أفضل من الميت مقولة نصرانية وليست مقولة إسلامية، كما أن العصا ليست أنفع للمرء من رسول الله ﷺ بعد وفاته، أي فهم هذا وأي علم هذا الذي تنطق به السنة الاتباع والأشباع؟

إنها مقولة الجهلة المكابرين، لقد أساءوا كثيرا للشيخ ابن تيمية رحمه الله تعالى وتلميذه ابن القيم وكيف يكون التوسل إلى الله تعالى بنبيه على إلله بالمخلوق؟ لقد جوز الإمام أحمد ابن حنبل رضى الله عنه ــ الذى رزىء فيهم ــ الحلف برسول الله كما جوز التوسل به. فهل يعنى هذا أن أحمد بن حنبل يجهل معنى الإقسام على الله بالمخلوق؟ والإمام أحمد رضى الله عنه كان من علماء السنة الكبار. إن التوسل بالنبى وبغيره ليس إقساما على الله تعالى برسالة حبيبه على الله تعالى برسالة حبيبه على الله تعالى برسالة حبيبه وبإيمان اتباعه من الأولياء، سؤال بالجاه وهو القدر والمنزلة التى

<sup>■</sup> ۱۹۰ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

استحقوها بوعد ربهم عز وجل جزاء أعمالهم الصالحات، فهو فى الحقية توسل إلى الله تعالى بأعمال أحبابه وبدعاء نبيه وبحبه تعالى لهم، وحب الله لعباده، أليس من صفاته عز وجل؟

فإذا جوز الطرف المعاند التوسل إلى الله بالأعمال الصالحة وبالإيمان به. ألا يجوز لنا أن نقول إن الأولياء وما عملوا، ليسوا إلا عملا من أعمال النبي الذي بعثه ربه رحمة للعالمين؟ فلولا النبي ما كان الولى. إن هؤلاء يجب أن يعلموا خطورة جنايتهم في التعدى على النصوص الصحيحة وفي قولهم بتكفير الناس، كما يجب عليهم أن يعلموا أن الخطأ اللساني الذي يظهر من بعض الناس بسبب الجهل بالأحكام الشرعية، لا يكون مسوغا لنا لكي نبطل القول بجواز عمل من أعمال الخير والبر، ولكن الواجب هو أن نصحح أخطاء الناس ونبين لهم صحة ما يجب عليهم فعله وما لا يجب، والجائز وغير الجائز فالتوسل مشروع ومعروف لدى الناس جميعا، ولن يوقفه ما تتخذونه من مواقف مشينة ومشبوهة، أرجو لنا ولكم من الله تعالى الهداية والتوفيق.

وبعد هذه المقدمة ... وهي ضرورية .. أقول:

إن التوسل إلى الله تعالى والاستغاثة والتشفع بالنبى كلها بمعنى واحد، ولا ينازع في هذا إلا كل مكابر ومعاند أو كل جاهل أو حاقد هذا ويتم التوسل إلى الله تعالى بأمور ثلاثة مجتمعة أو بأحدها وهي :

الأول: التوسل إلى الله عز وجل باسم من أسمائه تعالى أو بصفة من صفاته سبحانه وتعالى .

الثانى : التوسل إلى الله تعالى بالإيمان به وبرسوله وبما أنزل عليه وبالأعمال الصالحة.

كما توسل هؤلاء الفتية الثلاثة الذين انطبقت عليهم الصخرة في الغار، وضاقت بهم السبل وأعيتهم الحيل فلم يجدوا لهم حيلة

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٦١ ■

سوى التوجه إلى الله تعالى بصدق نية وإخلاص فتوسلوا إلى الله تعالى بصالح أعمالهم، ففرج الله عنهم الصخرة ونجوا مما كانوا فيه فقد روى الشيخان عن عبدالله بن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما قال:

سمعت رسول الله على يقول: انطلق ثلاثة نفر ممن كان قبلكم حتى آواهم المبيت إلى غار فدخلوه فانحدرت صخرة من الجبل فسدت عليهم الغار، فقالوا: إنه لا ينجيكم من هذه الصخرة إلا ان تدعوا الله بصالح اعمالكم، قال رجل منهم: اللهم كان لى ابوان شيخان كبيران، وكنت لا أغبق قبلهما أهلا ولا مالا، فنأى بى طلب الشجر يوما فلم أرح عليهما حتى ناما، فحلبت لهما غبوقهما، فوجدتهما نائمين، فكرهت أن أوقظهما، وأن أغبق قبلهما أهلا أو مالا، فلبثت والقدح على يدى. انتظر استيقاظهما حتى برق الفجر والصبية يتضاغون عند قدمى، فاستيقظا فشربا غبوقهما.

اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتخاء وجهك، ففرج عنا ما نحن فيه من هذه الصخرة فانفرجت شيئا لا يستطيعون الخروج.

قال الآخر: اللهم كان لى ابنة عم كانت أحب الناس إلى (وفى رواية: كنت أحبها كاشد ما يحب الرجال النساء) فاردتها على نفسها فامتنعت منى حتى ألمت بها سنة من السنين، فجاءتنى فأعطيتها عشرين ومائة دينار على أن تخلى بينى وبين نفسها، ففعلت، حتى إذا قدرت عليها (وفى رواية: فلما قعدت بين رجليها) قالت: اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه، فانصرفت عنها، وهى أحب الناس إلى وتركت الذهب الذي أعطيتها، اللهم إن كنت فعلت هذا ابتفاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة غير أنهم لا يستطيعون الخروج منها.

وقال الثالث: اللهم استأجرت أجراء وأعطيتهم أجرهم غير رجل واحد ترك الذي له وذهب فشمرت أجره حتى كشرت منه الأموال،

<sup>#</sup> ۱۱۲ = قضايا إسلامية معاصرة

فجاءني بعد حين فقال: ياعبدالله أوفي إلى أجرى.

فقلت له: كل ما ترى من أجرك من الإبل والبقر والغنم والرقيق، فقال: يا عبدالله، لا تستهزىء بى، فقلت: لا استهزىء بك، فأخذه كله، فاستاقه، فلم يترك منه شيئا.

اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك ،فافرج عنا ما نحن فيه. فانفرجت الصخرة، فخرجوا يمشون)فهذان الأمران وتلك الصورتان من صور التوسل متفق عليهما، ولا نزاع فيهما بين علماء الأمة لصريح القرآن والسنة في جواز التوسل إلى الله تعالى بهما أو بأحدهما

أما الأمر الثالث فهو: التوسل إلى الله تعالى بأنبيائه ورسله وباوليائه الصالحين والعباد الزاهدين، وهذا النوع من التوسل، مختلف في جوازه ودار حوله نزاع وجدل كبير لن ينتهى حتى يسلم أى طرفى النزاع إلى الطرف الأخسر ويتنازل عن رأيه ومحصلة أقوال العلماء تندرج تحت أمرين:

الأول: القول بجواز التوسل بالأنبياء وبالصالحين من عباد اش أحياء وأمواتا. وهو رأى جمهور علماء المسلمين ـ رضى البعض أم لم يرض ـ لأنه في الحقيقة توسل إلى الله تعالى بنبوة الأنبياء وصلاح الصالحين رضى الله عنهم.

الثانى: القول بعدم جواز التوسل بالذوات الصالحة وسؤالهم الدعوات إلا فى حياتهم فقط، أما بعد وفاتهم فإنه لا يجوز ذلك، وهو عمل بدعى شركى لأن الموتى لا يقدرون على قضاء الحادات.

وهذا الرأى هو مقولة مدرسة ابن تيمية وابن القيم وابن عبدالوهاب وأتباعهم كما هو مذكور في مؤلفاتهم وفتاويهم المنسوبة إليهم. وقد رد اصحاب الرأى الأول مقولة الآخرين بأمرين هما:

أولا: ما ظهر من ضعف في رأى ابن تيمية ومدرسته واتباعه جميعا سلفا وخلفا عندما قالوا: نجوز التوسل بالذوات الصالحة في حال حياتهم أما بعد وفاتهم فإنه لا يجوز لأن الأموات لا نفع بهم ولا قدرة لهم على قضاء الحاجات. وهم مخطئون، لأنه قد ثبت أن الأموات أحياء في قبورهم حياة برزخية تمكنهم من إدراك الأشياء ويعرفون زائريهم والمسلمين عليهم والداعين لهم ويسمعون كلامهم، وإلا لم يكن لأحاديث تشريع زيارتهم ونعيم القبر وعذابه وسؤال الملكين معنى. وعلاوة على هذه الأحاديث فقد ثبت في القرآن الكريم أن الموتى أحياء في قبورهم ينعمون أو يعذبون، وما اختصهم به ربنا من الكرامة في حياتهم باق لهم بعد وفاتهم، قال الله تعالى: ﴿ ألهاكم التكاثر حتى زرتم المقابر ﴾ .

وقال الله تعالى في أمر فرعون وقومه: ﴿النار يعرضون عليها عُدوا وعشيا وحين يظهرون﴾.

فالموتى أحياء فى قبورهم ينعم الطائعون ويعذب الكافرون والعصاة، ولا ينكر هذا أحد من علماء أهل السنة ولا غيرهم، وستأتى النصوص الصحيحة الدالة على ذلك.

فكون أصحاب هذا الرأى يسلمون بجواز التوسل بالذوات الصالحة حال حياتهم ولا يسلمون بجواز ذلك بعد وفاتهم فهذا من شأنه إضعاف رأيهم كونهم يسلمون ببعض أجزاء القضية ولا يسلمون بالبعض الآخر، والقضية لا تتجزأ، وهذا منهم تردد فى صحة القول بعدم الجواز، وهم يستدلون فى ذلك بفعل عمر عندما استسقى بالعباس رضى الله عنهما، ونقول لهم: إن هذا من عمر أمر ضرورى لأن التوسل بالعباس رضى الله عنه كان بتقديمه للصلاة بهم للاستسقاء، وإمامة الصلاة للأحياء وليست للأموات فلم يكن التوسل بالعباس على إطلاقه، وإنما كان توسلا لحالة فلم يكن التوسل بالعباس على إطلاقه، وإنما كان توسلا لحالة خاصة تتحللب تدبيرا خاصا لا يصح فعله إلا من المكلفين حاصة تتحللب تدبيرا خاصا لا يصح فعله إلا من المكلفين ح

 <sup>■</sup> ۱۱۴ = قضایا إسلامیة معاصرة

والموتى سقط عنهم التكليف - لأنها كانت صلاة الاستسقاء وبذلك يبطل قولهم فى جواز التوسل بالأحياء فقط نظرا لفعل عمر رضى الله

ثانيا: وردت نصوص فى القرآن وفى السنة ورويت آثار وأقسوال وفتاوى للصحابة والتابعين والأثمة الأعلام والعلماء العاملين تجوز التوسل إلى الله تعالى بالذوات الصالحة من أنبياء الله ورسله وأوليائه وملائكته الكرام قال الله تعالى فى القرآن الكريم: وقل ادعوا الذين زعمتم من دونه أولياء فلا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلا، أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته، ويضافون عذابه إن عذاب ربك كان محذورا.

ذكر الشيخ عبد ربه سليمان في فيض الرهاب نقلا عن الإمام الألوسي رحمه الله تعالى قال: إن التوسل والاستغاثة بالأحياء جائزة ولاشك فيها، ولا يتوقف على أفضلية من الطالب، بل قد يطلب الفاضل من المفضول، فقد صح أنه على قال لعمر رضى الله عنه لما استأذنه في العمرة (لاتنسنا يا أخى من دعائك) وأمره أيضا أن يطلب من أويس القرني رحمة الله عليه أن يستغفر له، وإيضا أمر أمته على بطلب الوسيلة له، بأن يصلوا عليه، وبما رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح عن عثمان بن حنيف رضى الله عنه: أن رجلا ضرير البصر أتى النبي فقال: ادع الله تعالى أن يعافيني، فقال: إن شئت دعوت وإن شئت صبرت فهو خير لك. قال: فادعه. فأمره أن يتوضأ فيحسن الوضوء ويدعو بهذا الدعاء: قال: ما ألهم إنى أسألك وأتوجه بنبيك في نبي الرحمة، يا رسول الله إنى توجهت بك إلى ربى في حاجتي هذه لتقضى لى ، اللهم شفعه توجهت بك إلى ربى في حاجتي هذه لتقضى لى ، اللهم شفعه في ».

وهو عين التوسل بالذات، وفي صحيح البخارى عن أنس أن

قضايا إسلامية معاصرة • 170 •

عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان إذا قحطوا استسقى بالعباس وقال: «اللهم إنا كنا نستسقى بنبيك على الله منها أن النوم بعم نبيك فاسقنا، فيسقون».

ثم قال: وبعد هذا كله أنا لا أرى بأسا فى التوسل إلى الله تعالى بجاه النبى على حيا وميتا، ويراد من الجاه. معنى يرجع إلى صفة من صفاته تعالى، مثل أن يراد به المحبة العامة المستدعية عدم رده وقبول شفاعته ، فيكون معنى قول القائل:

اتوسل اليك بجاه نبيك ﷺ ان تقضى لى حاجتى. يعنى إلهى المعنى المعنى المعنى المعنى محبتك له وسيلة فى قضاء حاجتى .

ثم قال: بل لا ارى بأسا بالاقسام على الله تعالى بجاهه هذا المعنى ـ والكلام فى الحرمة كالكلام فى الجاه ـ يعنى بحرمة كذا ـ وقال ملتمسا ومجيبا عن الصحابة فى عدم توسلهم بالاموات ، ولعل ذلك كان تحاشيا منهم عما يخشى أن يعلق منه فى اذهان الناس إذ ذاك وهم قريبو عهد بالتوسل بالأصنام شىء. ثم اقتدى بهم من خلفهم من الأثمة الطاهرين . وقد ترك رسول الشيخ . هدم الكعبة وتأسيسها على قواعد ابراهيم لكون القوم حديثى عهد بكفر كما ثبت ذلك فى الصحيح وكذا التوسل بجاه غير النبى لله بأس به أيضا إن كان المتوسل بجاهه مما علم أن جاها عند الله تعالى كالمقطوع بصلاحه وولايته . أ . ه. .

وفى تفسير قوله تعالى ﴿ يَا أَيهَا الذَّينَ آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة وجاهدوا في سبيله لعلكم تفلحون ﴿ (المائدة: ٣٥) .

قال الامام الزمخشري في الكشاف:

الوسيلة: كل ما يتوسل به أى يتقرب به من قرابة أو صنيعة أو غير ذلك ، فاستعيرت لما يتوسل به إلى الله تعالى من فعل الطاعات وترك المنهيات وأنشد:

<sup>■</sup> ۱۲۲ ■ قضایا اسلامیة معاصرة

أرى الناس لا يدرون ما قدر أمرهم الاكل ذي لب إلى الله واسل أه...

وقال ابن الخطيب في اوضح التفاسير في تأويل هذه الآية : ﴿ وَإِيتَ غُوا إِلَيْهِ الْوسِيلَةِ ﴾ الوسيلة هي: القبرية والعمل الصالح، وهي أيضًا كل ما جعله الله تعالى سببا في الزلفي عنده. ووصله إلى قيضاء الحوائج منه . نعم إنه تعالى قال في محكم تنزيله ﴿ وإذا سالك عبادي عنى فإنى قريب ﴾ أي قريب لمن سالني فأعطيه ، ولمن استغاثني فأغيثه ولمن استعانني فأعينه ولمن توسل إلى فأجيبه . واتخاذ الوسيلة .. لغنة .. تسمى توسلا والتوسل إليه تعالى إما بأسمائه وصفاته ، كما جاء في السنن والمسانيد، وإما بالأعمال الصالحة المأمور بها .. كما جاء في الصحاح ـ وإما بالذوات المرضية عنده من الأنبياء والملائكة والصبالحين وناهيك بتوسل صحابة الرسبول عليه المبلاة والسلام بعمه العباس رضوان الله تعالى عليه والتوسل له شرائط وآداب وأركان أهمها: أن لا يعتقد في المستشفع به نفعا ولا ضراً إلا بإذن الله . وأن لا يلتمس منه سوى بركته . وثمرة قدربه من مولاه تعالى وألا يخطىء في توسله بأن ينسب العمل إلى المستشفع به ، بل يعلم أن مرد جميع ذلك إلى المستشفع إليه وحده تعالى عن الشريك والند .

والاستشفاع الواجب ألا يتعدى قولا ـ مثلا ـ اللهم انى اسألك واتوجه إليك أو أتوسل إليك أو اتشفع بنبيك محمد أو بجاهه أو بقدره أو بحرمته أو بحقه . وهو في ذلك يريد من الحق سبحانه وتعالى التوسل إلى مرضاته بهذا الدعاء لأنه فوق كونه دعاء صحيح . فإن فيه من العبادة ما فيه . اليس في ذلك إيمان بقدر المستشفع به وبقربه من ربه ؟

هذا، والمستشفع بالصالحين والأنبياء والملائكة ليس طلبا

قضايا إسلامية معاصرة - ١١٧٧ -

منهم أن يخلقوا مع الله تعالى شيئا ولا أن يحدثوا بقدراتهم امرا . ولكنه تقدير من المستشفع للمستشفع بهم ، واعتراف منه بما اختصهم به الله تعالى من فضل .

وقد زعم بعضهم: أنه إن جاز الاستشفاع ببعض هؤلاء حال حياتهم فإنه لا يجوز بعد مماتهم وهو انكار لحياة البرزخ. ولا ينكرها إلا جاهل.

ويدفع هذا الزعم ما رواه الثقات عن انس بن مالك رضى اش تعالى عنه : عند موت فاطمة بنت اسد أم الإمام على بن ابى طالب رضى الله تعالى عنها وقوله عليه الصلاة والسلام من دعائه لها فى القبر « الله يحى ويميت وهو حى لا يموت اغفر لامى فاطمة بنت اسد ولقنها حجتها ووسع عليها مدخلها بحق نبيك والانبياء الذين من قبلى فإنك أرحم الراحمين » فاستشفع عليه بمن سبقه من الأنبياء عليهم السلام إلى الرفيق الأعلى ولا يفوتنى أن انهى هذا التأويل – أن اذكر أن التوسل بحبيب الله صلوات الله وسلامه عليه جائز قبل خلقه وبعد خلقه وحال حياته وبعد موته وبعد البعث فى عرصات القيامة . أ . ه . .

ويذكر الامام تقى الدين السبكى رحمه الله تعالى جواز التوسل بالنبى على في كل هذه الحالات بشىء من التفصيل لم يسبق إليه وذلك في كتابه القيم « شفاء السقام » فيقول : إن التوسل بالنبى على جائز في كل حال . قبل خلقه . وبعد خلقه في مدة حياته في الدنيا . وبعد موته في مدة البرزخ . وبعد البعث في عرصات القيامة والجنة . وهو على ثلاثة أنواع :

« النوع الأول » : أن يتوسل به بمعنى أن طالب الحاجة يسأل الشاتة. الله تعالى به أو بجاهه أو ببركته . فيجوز ذلك في الأحوال الثلاثة. وقد ورد في كل منها خبر صحيح .

أما الحالة الأولى: قبل خلقه . فيدل لذلك آثار عن الأنبياء

<sup>■</sup> ۱۱۸ ت قضايا إسلامية معاصرة

الماضيين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين . اقتصرنا منها على ما تبين لنا صحته . وهو : ما رواه الحاكم أبو عبد الله بن البيع في المستدرك على الصحيحين أو احدهما . بسندم المقصل عن عمر ابن الخطاب رضى الله عنه قال : قال رسول الله على : « لما اقترف آدم عليه السلام الخطيئة . قال : يارب أسالك بحق محمد لما غفرت لي . فقال الله : يا آدم وكيف عرفت محمدا ولم أخلقه ؟

قال: يا رب. لأنك لما خلقتنى بيدك ونفخت فى من روحك رفعت رأسى فرأيت على قوائم العرش مكتوبا: لا إله إلا الله محمد رسول الله، فعرفت أنك لم تضف إلى اسمك إلا أحب الخلق إليك. فقال الله. صدقت يا آدم، إنه لأحب الخلق إلى، إذ سألتنى بحقه. فقد غفرت لك، ولولا محمد ما خلقتك ».

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الاسناد. وهو أول حديث ذكرته لعبد الرحمن بن زيد بن اسلم في هذا الكتاب. ورواه البيهقي أيضا في دلائل النبوة. وقال: تفرد به عبد الرحمن. وذكره الطبراني. وزاد فيه « وهو آخر الأنبياء من ذريتك ».

وصححه أيضا القسطلاني والزرقاني في المواهب اللدنية . والحافظ السيوطي في الخصائص الكبرى » .

وروى الحاكم أيضا بسنده عن ابن عباس رضى الله عنهما قال:
« أوحى الله إلى عيسى عليه السلام يا عيسى . آمن بمحمد وأمر
من أدركه من أمتك أن يؤمنوا به . فلولا محمد ما خلقت آدم
ولولاه مما خلقت الجنة والنار . ولقد خلقت العرش على الماء
فاضطرب فكتبت عليه لا إله إلا الله فسكن » . قال الحاكم : هذا
حديث حسن صحيح الاسناد ولم يضرجاه . انتهى ما قاله الحاكم
ثم قال السبكى : والحديث المذكور لم يقف عليه ابن تيمية بهذا
الاسناد ولا بلغه أن الحاكم صححه فإنه قال أعنى ابن تيمية اما

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١١٩ ■

النبى على باسناد يصلح الاعتماد عليه . ولا الاعتبار ولا الاستشهاد . ثم ادعى ابن تيمية أنه كذب . وأطال الكلام فى ذلك جدا بما لا حاصل تحته بالوهم والتخرص ولو بلغه أن الحاكم صححه لما قال ذلك . أو لتعرض للجواب عنه .

ثم قال: وأما ما ورد من توسل نوح وابراهيم وغيرهما من الأنبياء فذكره المفسرون واكتفينا عنه بهذا الحديث لجودته وتصحيح الحاكم له.

ولا فرق في هذا المعنى بين أن يعبر عنه بلفظ التوسل أو الاستغاشة أو التشفع أو التجوه والداعي بالدعاء المذكور وما في معناه متوسل بالنبي على لأنه جعله وسيلة لإجابة ألله دعاءه ومستغيث به .

الحالة الثانية: التوسل به بذلك النوع بعد خلقه ولى مدة حياته فمن ذلك ما رواه أبو عيسى الترمذى في جامعه في كتاب الدعوات بسنده عن عثمان بن حنيف: أن رجلا ضرير البصر أتى النبي و فقال: أدع أش أن يعافينى، قال: إن شئت دعوت. وإن شئت صبرت. فهو خير لك. قال: فادعه. قال: فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء: « اللهم إنى أسالك يتوضأ فيحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء: « اللهم إنى أسالك وأتوجه إليك بنبيك محمد نبى الرحمة. يا محمد أنى توجهت بك الي ربى في حاجتى ليقضى لى. اللهم شفعه في » قال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه من حديث أبى جعفر الخطمى. ورواه النسائى في اليوم والليلة عن محمود بن غيلان باسناد تحوه وعن غيره. واخرجه ابن ماجة في محمود بن غيلان باسناد تحوه وعن غيره. واخرجه ابن ماجة في «ورواه الحاكم في المستدرك بزيادة ( اللهم شفعه في وشفعني في نفسى )»

ثم يقول: فيإن اعترض معترض بأن ذلك إنما كان لأن

 <sup>■</sup> ۱۷۰ قضایا إسلامیة معاصرة

النبى ﷺ شفع فيه فلهذا قال له أن يقول « انى توجهت إليك بنبيك» قلت: الجواب من وجوه: أحدها: سياتى أن عثمان بن حنيف وغيره استعملوا ذلك بعد موته ﷺ. وذلك يدل على أنهم لم يفهموا اشتراط ذلك.

الثاني : أنه ليس في الحديث أن النبي على بين له ذلك .

الثالث: أنه لو كان كذلك لم يضر في حصول المقصود. وهو جواز التوسل إلى الله بغيره بمعنى السؤال بها كما علمه النبي على وذلك زيادة على طلب الدعاء منه. فلو لم يكن في ذلك فائدة لما علمه النبي على وأرشده إليه ولقال له. إنى قد شفعت فيك. ولكن لعله على أراد أن يحصل من صاحب الحاجة. التوجه بذل الاضطرار والافتقار والانكسار مستغيثا بالنبي في فيحصل كمال مقصوده. ولا شك أن هذا المعنى حاصل في حضرة النبي على وغيبته في حياته وبعد وفاته.

فإنا نعلم شفقته ﷺ على أمته ورفقه بهم ورحمته لهم واستغفاره لجميع المؤمنين وشفاعته . فإذا انضم إليه توجه العبد به حصل هذا الغرض الذي ارشد النبي ﷺ الأعمى إليه .

الحالة الثالثة: أن يتوسل بذلك بعد موته ﷺ.

لما رواه الطبرانى فى المعجم الكبير فى ترجمة عثمان بن حنيف بسنده عن أبى امامة بن سهيل بن حنيف عن عمه عثمان ابن حنيف: أن رجلا كان يختلف إلى عثمان بن عفان رضى الله عنه فى حاجة له . فكان عثمان لا يلتفت إليه ولا ينظر فى حاجته . فلقى ابن حنيف في الله عثمان بن حنيف أيت الميضاة فتوضا ثم ايت المسجد . فصلى فيه ركعتين . ثم قل : اللهم إنى اسالك وأتوجه إليك بنبينا محمد على نبى الرحمة ، يا محمد إنى أتوجه بك إلى ربك أن تقضى حاجتى . وتذكر حاجتك . فانطلق الرجل فصنع كما قال له . ثم أتى باب عثمان بن

قضايا إسلامية معاصرة 🗷 ٧ 🗷

عفان . فجاءه البواب حتى اخذ بيده . فادخله على عثمان بن عفان. فأجلسه معه على الطنفسه . فقال : ما حاجتك ؟ فذكر حاجته وقضاها له . ثم إن الرجل خرج من عنده . فلقى عثمان بن حنيف، فقال له : جزاك الله خيرا . ما كان ينظر في حاجتي ولا يلتفت إلى حتى كلمته . فقال عثمان بن حنيف . والله ما كلمته . ولكني شهدت رسول الله وأتاه ضرير فشكا إليه ذهاب بصره فقال له النبي على الميضاة فتوضأ ثم صل ركعتين . ثم أدع بهذه الدعوات . قال ابن حنيف : فوالله ما تفرقنا وطال بنا الحديث حتى دخل علينا الرجل كأنه لم يكن به ضرر قط .

« النوع الثاني » : التوسل به . بمعنى : طلب الدعاء منه . وذلك في أحوال :

إحداها: في حياته ﷺ. وهذا متواتر والاخبار طافحة به ولا يمكن حصرها. وقد كان المسلمون يفزعون إليه ويستغيثون به في جميع ما نابهم . كما في الصحيحين: أن رجلا دخل المسجد يوم الجمعة ورسول الله ﷺ قائم يخطب ، فاستقبل رسول الله ﷺ قائما . قال : يا رسول الله ، هلكت الاموال وانقطعت السبل فادع الله تعالى يغيثنا . فرفع رسول الله ﷺ يديه ثم قال : « اللهم أغثنا ، اللهم أغثنا » .

فطلعت من ورائه سنحابة منثل الترس فلمنا توسطت السنماء انتشرت ثم أمطرت . قال : فلا والله منا رأينا الشمس سبتا بعني جمعة كاملة .. الحديث .

وروى البيهقى فى دلائل النبوة حادثة مماثلة بعد عودة الرسول المنافئة من غزوة تبوك . وشكا إليه وفد من بنى فزار شدة القحط فدعا لهم . والحالات والاحداث المشابهة كثيرة .

الحالة الشانية : بعد موته ﷺ في عرصات القيامة بالشفاعة منه ﷺ . وذلك مما قام به الاجماع عليه . وتواترت الأخبار به .

<sup>■</sup> ۱۷۲ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

الحالة الثالثة: المتوسطة في مدة البرزخ. وقد ورد في هذا النوع أيضا. ما رواه السبكي عن أبي بكر بن يوسف المعروف بابن الصلاح بقراءته عليه من دلائل النبوة للبيه في أنه روى بسنده المتصل عن أبي صالح عن مالك الدار ـ مولى عمر ـ قال:

اصاب الناس قحط في زمان عمر بن الخطاب رضى الله عنه . فجاء رجل إلى قبر النبى الله فقال : يا رسول الله السته الله المتك فإنهم قد هلكوا . فأتاه رسول الله الله في في المنام . فقال : أيت عمر فأقرئه السلام وأخبره أنهم مسقون . وقل له عليك الكيس الكيس . فأتى الرجل عمر . فأخبره . فبكي عمر رضى الله عنه . ثم قال : يارب ما آلوا إلا ما عجزت عنه .

ثم يقول: ومحل الاستشهاد من هذا الاثر. طلبه الاستسقاء من النبى هذا الاثر. فإن من ذلك. فإن النبى هذا النبى الله الله تعالى في هذه الحالة غير ممتنع. وقد وردت الأخبار على ما ذكرنا.

« النوع السلات » من التوسل . أن يطلب منه ذلك الأمر المقصود بمعنى أنه على قادر على التسبب فيه بسؤال ربه وشفاعته إليه . فيعود إلى النوع الثاني في المعنى . وإن كانت العبارة مختلفة .

ومن هذا قول القائل للنبى ﷺ «أسالك مرافقتك في الجنة » قال: «أعنى على نفسك بكثرة السجود » والأثار في ذلك كثيرة أيضا.

ولا يقصد الناس بسؤالهم ذلك إلا كون النبي ﷺ سببا وشافعا.

ثم قال رحمه الله تعالى: أما التشفع فقد سبق فى الاحاديث المتقدمة قول وفد بنى فزارة النبى ﷺ. وهو مروى عن البيهقى فى دلائل النبوة . عن أبى وجزة يزيد بن عبد السلمى قال : لما

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٧٣ ■

« اللهم اسق بلدك وبهيمتك وانشر رحمتك واحى بلدك الميت » وذكر دعاء وحديثا طويلا وأما التوجه والسؤال ففى حديث الأعمى . والتجوه في معنى التوجه قال الله تعالى في حق موسى عليه السلام « وكان عند الله وجيها » وقال في حق عيسى ابن مريم عليه الصلاة والسلام « وجيها في الدنيا والآخرة » قال المفسرون : وجيها أي ذا جاه ومنزلة عنده وقال الجوهرى . في فصل « وجه » وجيها . ذا جاه وقدر . وقال الجوهرى أيضا في فصل جوه . الجاه : القدر والمنزلة . وفلان ذا جاه ، وقد اوجهته ووجهته أنا . أي جعلته وجيها . وقال فارس . فلان وجيه :

إذا عرف هذا فضعنى تجوه: توجه بجاهه وهو منزلته وقدره عند الله تعالى إليه(١) وأما الاستغاثة فهى طلب الغوث. وتارة يطلب الغوث من خالقه. وهو الله تعالى وحده كقوله تعالى « إذ تستغيثون ربكم ». وتارة يطلب ممن يصح اسناده إليه على سبيل الكسب ومن هذا النوع الاستغاثة بالنبى على التها المراتب السبكى بتصرف وأذكر بعض الاحاديث والآثار مختلفة المراتب

<sup>■</sup> ١٧٤ تقضايا إسلامية معاصرة

بغية زيادة المنفعة وأكثر في الايضاح والبيان.
روى ابن تيمية رحمه الله تعالى في الفتاوى عن أبي الفرج بن الجوزى بسنده إلى ميسرة . قال : قلت : يا رسول الله . متى كنت نبيا ؟ قال : « لما خلق الله الأرض واستوى إلى السماء فسواهن سبع سموات وخلق العرش . كتب على ساق العرش . محمد رسول الله خاتم الأنبياء . وخلق الله الجنة التي أسكنها آدم وحواء . فكتب اسمى على الأبواب والأوراق والقباب والخيام وآدم بين الروح والجسد . فلما أحياه الله تعالى نظر إلى العرش فراى

اسمى. فـأخبره الله أنه سيد ولدك. فلما غُرهما الشيطان تابا

واستشفعا باسمى إليه » .

وروى ابن تيمية أيضا . قال : وروى أبو نعيم الحافظ في كتاب دلائل النبوة . ومن طريق الشيخ أبي الفرج حدثنا سليمان ابن احمد حدثنا احمد بن سعيد الفهرى حدثنا عبد الله بن اسماعيل المدنى عن عبد الرحمن بن زيد بن اسلم عن أبيه عن عمر بن الخطاب قال : قال رسول الله الله الله الما أصاب آدم الخطيئة رفع رأسه فقال : يارب بحق محمد إلا غفرت لى . فأوحى إليه : وما محمد ومن محمد ؟ فقال : يارب : إنك لما أتممت خلقى رفعت رأسى إلى عرشك . فإذا عليه مكتوب . لا إله إلا الله محمد رسول الله . فعلمت أنه أكرم خلقك عليك . إذ قصرنت اسمه مع اسمك . فقال : نعم ، قد غفرت لك وهو آخر الانبياء من ذريتك . ولولاه ما خلقتك » .

ثم قال ابن تيمية: فهذا الحديث يؤيد الذى قبله وهى كالتفسير للأحاديث الصحيحة. إن استشهاد ابن تيمية بهذين الحديثين يدل على انهما صالحان للاستدلال بهما لأنه لا يستدل بحديث موضوع أو باطل كما هو مقرر عند علماء الأصول

قضايا إسلامية معاصرة = ١٧٥ =

والفقهاء والمحدثين وقد روى ابن أبى الدنيا رحمه الله تعالى فى كتابه: مجابى الدعاء قال:

حدثنا أبو هشام . سمعت كثير بن محمد بن كثير بن رفاعة يقول : جاء رجل إلى عبد الملك بن سعيد بن أيجر . فجس بطنه . فقال : بك داء لا يبرأ . قال : ما هو ؟ قال : الدبيلة وهى خراج ودمل كبير تظهر فى الجوف فتقتل صاحبها غالبا . قال : فتحول الرجل . فقال : « الله . الله . الله ربى لا أشرك به شيئا . اللهم أنى أتوجه إليك بنبيك محمد نبى الرحمة على . يا محمد إنى أتوجه بك إلى ربك وربى يرحمنى مما بى » .

قال : فجس بطنه . فقال : قد برئت . ما بك علة .

قال الشيخ ابن تيمية في قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة: قلت: فهذا الدعاء ونحوه قد روى أنه دعابه السلف. أ. هـ.

وروى البزار عن عائشة رضى الله عنها قالت: لما رأيت النبى على طيب النفس قلت: يا رسول الله . ادع الله لـى . فقال: «اللهم اغفر لعائشة ما تقدم من ذنبها وما تأخر وما أسرت وما أعلنت » فضحكت عائشة حتى سقط رأسها في حجرها من الضحك . فقال لها رسول الله على : أيسرك دعائى ؟ فقالت: وما لى لا يسرنى دعاؤك .

فقال ﷺ: إنها لدعائى لأمتى في كل صلاة .

وروى الطبرانى فى الكبيس والأوسط قال: جاء فى مناقب فالحمة بنت أسد أم على بن أبى طالب كرم الله وجهه ورضى عنهما أنها لما ماتت حفر رسول الله صلى الله عليه وسلم لحدها بيده . وأخرج ترابه بيده . فلما فرغ دخل رسول الله فاضطجم فيه. فقال : « الله الذى يحيى ويميت . وهو حى لا يموت ، اغفر لأمى فاطمة بنت أسد ولقنها حجتها ووسع عليها مدخلها بحق

۱۷۲ س قضایا إسلامیة معاصرة

نبيك والأنبياء الذين من قبلي فإنك أرحم الراحمين » .

وكبر عليها أربعا وأدخلوها اللحد هو والعباس وأبو بكر الصديق رضى الله عنهم .

قال الهييثمى: وفيه روح بن صلاح وثقة ابن حبان والحاكم وفيه ضعف. وبقية رجاله رجال الصحيح وأقول: أليس هذا التوسل من النبى على كان توسلا بانبياء قد ماتوا ورحلوا عن الدنيا وكذا روى عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه قال: قال رسول الله هي « من خرج من بيته إلى الصلاة . فقال: اللهم إنى اسألك بحق السائلين عليك وبحق ممشاى هذا . فإنى لم أخرج أشرا ولا بطرا ولا رياء ولا سمعة . خرجت اتقاء سخطك . وابتغاء مرضاتك . فأسألك أن تعيذنى من النار . وأن تغفر لى ذنوبى . إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت . أقبل الله بوجهه واستغفر له سبعون الف ملك » .

قال الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب: رواه ابن ماجة باسناد فيه فقال. وحسنه شيخه الحافظ ابو الحسن، وقال الحافظ بن حجر في نتائج الأفكار: هذا حديث حسن اخرجه احمد وابن خزيمة في كتاب التوحيد وأبو نعيم وابن السنى. وحسنه العراقي في تخريج احاديث الاحياء وحسنه الدمياطي في المتجر الرابح. ولقد حسنه وصححه ثمانية من كبار الحفاظ وهم ابن خزيمة والمنذري والعراقي والبوصيري وابن حجر والدمياطي وعبد الغني المقدسي وابن أبي حاتم واخرجه احمد فهل يجرؤ أي احد على رده بعد مقولة هؤلاء الحفاظ فيه ؟

وروی الدارمی فی سننه « باب ما اکرم الله به نبیه ﷺ بعد موته » .

فقد روى بسنده المتصل إلى : أبى الجوزاء : أوس بن عبد الله قال :

قضايا إسلامية معاصرة ■ ۱۷۷ ■

قحط أهل المدينة قحطا شديدا فشكوا إلى عائشة . فقالت : انظروا قبر النبى على فاجعلوا منه كوا نحو السماء حتى لا يكون بينه وبين السماء سقف . قال : ففعلوا . فمطرنا مطرا حتى نبت العشب وسمنت الابل « تفتقت من الشحم فسمى عام الفتق . ومعنى كوا . أى : نافذة » .

اليس هذا توسلا بقبر النبى الله الله من حيث كونه قبرا . ولكن من حيث كونه وعاء ضم الجسد الشريف ؟ ومن الذي فعل هذا ؟ إنهم اصحاب النبى الله عنها . ومن أذن لهم بذلك ؟ إنها سيدتنا أم المؤمنين رضى الله عنها . لماذا ؟ لأنها تعلم أن رسول الله عنها . لماذا ؟ لأنها تعلم أن رسول الله عنها ما رواه الامام احمد بن حنبل رحمه الله تعالى : أن عائشة قالت : كنت ادخل بيتى الذي فيه رسول الله الله وأضع ثيابى وأقول : إنما هو زوجى وأبى . فلما دفن عمر معهما.

قال الهيشمى : رجاله رجال الصحيح . ورواه الحاكم وقال : صحيح على شرط الشيخين .

فالتوسل والاستغاثة والتشفع برسول الله على أمر جائز. قبل خلقه . وبعد خلقه خلال حياته وبعد وفاته في قبره . وفي يوم العرض الاكبر .

ثبت ذلك بأحاديث وآثار صحيحة وفتاوى للعلماء سديدة . ولا ينازع في هذا إلا كل مكابر أو معاند أو حاقد .

إن التوسل بالانبياء والشهداء والعلماء والصالحين ليس إقساما على الله بمخلوق ولن يكون كما يدعى بعض الحمقى ولكنه توجه إلى الله عز وجل بالسؤال بصالح اعمالهم التي استحقوا عليها من الله إكرامهم ورفعة شأنهم.

إن التوسل سؤال ودعاء إلى الله بنبوة النبى وبشهادة الشهيد وبعلم العالم وبولاية الولى كما دعاه أصحاب الغار بصالح

<sup>■</sup> ۱۷۸ ع قضایا إسلامیة معاصرة

أعمالهم . فإن لهؤلاء جميعا عند الله منزلة استحقوا عليها محبته . ومن توسل إلى الله بهم فإنه إنما يساله في الحقيقة بحبه تعالى لهم . والمحبة من صفات الله تعالى . فهو أيضا يتوسل إلى الله عز وجل بأحد أوصافه .

والتوسل إلى الله تعالى باحد أوليائه من الأنبياء والصالحين ليس فرضا ولا سنة ولكنه أصر جائز وفاعله ليس مازورا ولم يرتكب جهالة.

ولذلك قال الاسام احمد ـ فيما ذكره ابن تيمية \_ في منسكه الذي كتبه للمروزى: أنه يتوسل بالنبي في وقد جوز الحلف به يقول في وأن اليمين تنعقد به ورحم الله إمامنا الشافعي ، يقول متوسلا بآل البيت النبوي :

آل النبي ذريعتي وهمو إليه وسيلتي أرجو بهم أعطى غدًا بيدى اليمنى صحيفتي وقال الأمام القسطلاني في المواهب اللدنية في الفصل الثاني من المقصد العاشر:

وأما التوسل به ﷺ بعد موته في البرزغ فهو من أن يحصى أو يدرك باستقصاء .

وأقول : أليست الصلاة على النبى ه التي أمرنا بها . وسيلة إلى الله تعالى لقبول الدعاء وسائر أعمال البر التي ندبنا إلى ختمها بالصلاة والتسليم على رسول الله ه الله على دلك ؟

ونقول لهؤلاء الذين يرون أن التوسل بالصالحين جائز في حياتهم وليس بعد وفاتهم أقول لهم: إن الله تعالى لم يسلب أحدا من أوليائه كرامة كانت له في الدنيا بعد وفاته فما ميزه به في الدنيا هو له في البرزخ وأكثر منه. والله تعالى أعلم. وسيبقى ذلك القدر وهذا الجاه وتلك المنزلة له حتى يوم القيامة. لأن هذا هو سبب تحصيل الثواب في الأخرة.

### التبرك والتوسل بآثار النبي ﷺ

ثبت بما لا يدع مجالا الشك أن الصحابة رضى الله عنهم كانوا يتبركون بآثار النبى على الله والروايات الواردة كثيرة وصحيحة رواها الثقات . وصحت عند الأئمة الأعلام كالبخارى ومسلم والترمذى وغيرهم .

والسؤال الذي يطرح نفسه في هذا المجال هو: افتراهم يتوسلون بآثاره ﷺ. ولا يتوسلون به؟

هل يصح لنا أولهم أن نتوسل بالآثار والمخلفات ولا يصح منا أن نتوسل به وهو الاصل ؟ والاثر ما شرف إلا بسبب صاحبه محمد ﷺ ؟ فهؤلاء الذين لا يجوزون التوسل به ﷺ واهمون وحمقى مغفلون لقد روى فى هذا الباب نصوص كثيرة جدا وكلها موثقة . نقتصر على ذكر بعض منها لكثرتها وشهرتها . والعين التى لا تبصر فى ضوء الشمس قد أصيبت بالعمى .

والقلب الذى لا ينفستح للسور فقد اغلق على السهوى والحقد والمعاندة . والعقل الذى لا يدرك العلم فقد أصيب بالخبل واللسان الذى لا ينطق بالحق فهو شيطان أخرس نعوذ بالله من عمى البصر والبصيرة .

۱ – روى البخارى رضى الله عنه قصة دفن عمر بن الخطاب رضى الله عنه بجوار صاحبيه . ليكون بالقرب من رسول الله فذكر أنه لما حضرته الوفاة بعث ولده عبد الله رضى الله عنه ليستأذن السيدة عائشة رضى الله عنها في ذلك . وإذا بأم المؤمنين رضى الله عنها تعلن أنها كانت تريد هذا المكان لنفسها . فتقول : كنت أريده لنفسى ولأوثرنه على نفسى . فيذهب عبد الله ويبشر أباه بهذه البشارة العظيمة فيفرح بذلك عمر ويقول : الحمد لله ما كان شيء أهم إلى من ذلك .

<sup>■</sup> ۱۸۰ ■ قضایا اسلامیة معاصرة

ولنا أن نسأل: ما معنى هذا الحرص من عمر وعائشة رضى الله عنهما ؟

إنه لا يعنى أكثر من التوسل إلى الله بالقرب من حبيبه و التبرك بالدفن في جواره صلوات الله وسلامه عليه . وإلا لما كانت لاستئذانه من أم المؤمنين أي معنى .

۲ - روى البخارى ومسلم فى صحيح يهما عن أبى موسى الاشعرى رضى الله عنه قال:

وكنت عند النبى في وهو نازل بالجعرانة بين مكة والمدينة ومعه بلال . فأتى النبى في إعسرابى فقال : الا تنجز لى ما وعدتنى . فقال له : أبشس . فقال : قد أكثرت على من أبشر . فأقبل على أبى موسى وبلال كهيئة الغضبان فقال : رد البشرى فأقبل أنتما . قالا : قبلنا . ثم دعا بقدح فيه ماء فغسل يديه ووجهه فيه ومج فيه ثم قال : اشربا منه وأفرغا على وجوهكما ونحوركما وأبشرا . فأخذا القدح ففعلا . فنادت أم سلمة من وراء الستر : أن افضلا لأمكما فأفضلا لها منه طائفة .

وكذلك روى البخارى فى قصة صلح الحديبية أنه ﷺ كان إذا تنخم أخذ الصحابة نخامت ودلكوا بها وجوههم وأجسادهم وهو ينظر إليهم . وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه .

الوضوء ، بفتـح الواق : ما تقاطر من ماء وضوئه عن أعضائه الشريفة .

فقد روى البخارى عن الجعيد بن عبد الرحمن قال : سمعت السائب بن يزيد قال : ذهبت بى خالتى إلى رسول الله في فقالت : يا رسول الله ، إن ابن أختى وقع فمسح راسى ودعا لى بالبركة وتوضأ فشربت من وضوئه ... الحديث .

ومحل الاستدلال منه قول الصحابي رضى الله عنه: فشربت من وضوئه.

واخرج البخارى أيضا فى كتاب اللباس «باب القبة الحمراء من أدم، باسناده إلى أبى جحيفة رضى الله عنه قال: أتيت النبى وهو فى قبة حمراء من أدم « جلد » ورأيت بلالا أخذ وضوء النبى والناس يبتدرون الوضوء. فمن أصاب منه شيئا تمسح به. ومن لم يصب منه شيئا أخذ من بلل يد صاحبه.

واخرجه ايضا أبو عوانة فى صحيحة بلفظ « أن رسول الله على أمر الحلاق فحلق رأسه ودفع إلى أبى طلحة الشق الأيمن ثم حلق الشق الآخر فأمره أن يقسمه بين الناس.

ورواه مسلم من طريق ابن عيينه عن هشام بن حسان عن ابن سيرين قال: لما رمى الجمرة ونصر نسكه ناول الحلاق شقه الأيمن فحلقه ثم دعا أبا طلحة فأعطاه إياه ثم ناوله الشق الأيسر فحلقه فأعطاه أبا طلحة فقال: اقسمه بين الناس.

وفى المنهاج للنروى رحمه الله تعالى: أن رسول الله ها أتى منى أى فى حجة الوداع . ثم أتى الجمرة ولم يزل يلبى حتى رمى ثم أتى منزله بمنى ونحر . ثم قال للحلاق خذ وأشار إلى جانبه الأيمن ثم الايسر ثم جعل يعطيه الناس .

وذكره الكرماني ايضا في مناسكه وقال: وأصاب خالد بن الوليد شعرات من شعرات ناصيته ﷺ.

وفى الشف القاضى عياض : كانت شعرات من شعره عليه السلام في قلنسوة خالد فلم يشهد بها قتالا إلا رزق النصر .

وهكذا يتبرك أصحاب النبى ﷺ بشعره الشريف وبجميع

۱۸۲ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

ما خلط جسده الشريف فكان خالد بن الوليد رضى الله عنه يضع بعض شعراته على في قلنسوته تبركا وطلبا النصر ببركة النبى على ولما سقطت عنه قلنسوته يوم اليمامة شد عليها شدة حتى اخذها فأنكر عليه بعض الصحابة ذلك قبل علمهم بما فيها من شعر النبى الم لنظنهم أنه خاطر بنفسه على قلنسوة لا قيمة لها . فقال خالد : إنى لم افعل ذلك لقيمة القلنسوة لكن كرهت أن تقع بأيدى المشركين وفيها من شعر رسول الله عليه الصلاة والسلام . فرضوا عنه وأثنوا عليه . رضى الله عنه .

3 - أخرج البخارى باسناده إلى اسرائيل بن يونس عن عثمان بن عبد الله بن موهب مولى آل طلحة أنه قال : « أرسلنى أهلى إلى أم سلمة زوج النبى على بقدح من ماء ـ وقبض إسرائيل ثلاث أصابم ـ من فضة فيه شعر من شعر النبى على وكان إذا اصاب الانسان عين أو شيء بعث اليها مخضبة فاطلعت في الجلجل فرايت شعرات حمرا » وأخرجه أيضا ابن ماجة في سننه.

قال ابن حجر فى فتح البارى: والمراد أنه كان من اشتكى إناء أم سلمة فتجعل فيه تلك الشعرات وتغسلها فيه وتعيده فيشربه صاحب الإناء أو يغتسل به استشفاء بها. فتحصل له بركتها.

وقـال القـسطلانى: والحـاصل من مـعنى هذا الحـديث أن أم سلمة كان عندها شعرات من شعر النبى على حمر محفوظة للتبرك فى شىء مثل الجلجل. وكان الناس يستـشفون بها من المرض، فتارة يجـعلونها فى قدح من ماء ويشـربونه وتارة فى اجانة من الماء فيغسلون فى الماء الذى فـيه الجلجل الذى فيه تلك الشعرات الشريفة . أ . هـ .

هكذا كان دأب الصحابة الكرام رضى الله عنهم وكان دأب التابعين رضى الله عنهم وروى في الصحيحين عن سعيد بن

قضايا إسلامية معاصرة « ١٨٧ ه

المسيب أن أبا أيوب أخذ من لحية رسول الله على شيئا. فقال لا يصيبك السوء يا أبا أيوب.

وقد ذكر فضيلة الشيخ حسنين مخلوف رحمه الله تعالى في كتابه فتاوى شرعية :

جواز التبرك بآثار الصالحين . في شرحه لما ورد في الصحيحين عن أم عطية الانصارية رضى عنها قالت : « دخل علينا رسول الله علين حين توفيت ابنته « زينب » فقال : اغسلنها ثلاثا أو خمسا أو أكثر من ذلك إن رأيتن ذلك بماء وسدر واجعلن في الآخرة كافورا أو شيئا من كافور . فإذا فرغتن فآذنني . فلما فرغنا آذناه فأعطانا جقوه فقال : أشعرنها إياه يعني ازاره » .

فقال فضيلته فى شرح الحديث: وقد أعطاهن إزاره وأمرهن أن يجعلنه الثوب الذى يلى جسدها لتنالها بركته في ببركة ثوبه وإنما أخره . ولم يناولهن إياه اولا ليكون قريب العهد من جسده الشريف حتى لا يكون بين انتقاله من جسده إلى جسدها فاصل لا سيما مع قرب العهد بعرقه المبارك « وهذا من أمارات حبه ورحمته وشفقته على بنته على بنته الله » .

وفيه دليل على مشروعية التبرك بآثار الصالحين . ويروى أن الامام أحمد بن حنبل كانت عنده ثلاث شعرات من الجسد الشريف فأمر أن توضع واحدة على عينه واخرى على عينه الاخرى واخرى على فمه إذا كفن تبركا بآثاره على . والله أعلم انتهى فتاوى .

قال الامام الحافظ الدارمي في كتابه السنن « باب ما اكرم

١٨٤ عقضايا إسلامية معاصرة

الله تعالى نبيه ﷺ بعد موته » .

حدثنا أبو النعمان حدثنا سعيد بن زيد حدثنا عمرو بن مالك النكرى . حدثنا أبو الجوزاء أوس بن عبد الله قال : « قحط أهل المدينة قحطا شديدا ، فشكوا إلى عائشة . فقالت : انظروا قبر النبي في فاجعلوا منه كوا إلى السماء حتى لا يكون بينه وبين السماء سقف قال : ففعلوا ، فمطرنا مطرا حتى نبت العشب .

فهذا توسل بقبر النبى الله الله من حيث كونه قبرا . بل من حيث كونه ضم بين جدرانه اشرف مخلوق الله فتشرف القبر بهذه المجاورة العظيمة واستحق أن يفعل به الصحابة ما فعلوا وهم أعلم الناس بدين الله رضى الله عنهم .

٦ - لما انشد كعب بن زهير قصيدته المشهورة « بانت سعاد»
 بين يدى النبى ﷺ فلما وصل إلى قوله :

إن الرسول لسيف يستضاء به مهند من سيوف الله مسلول القى عليه الـرسول الله بردته الشريفة التى كانت عليه . ولقد بذل معاوية بن أبى سفيان رضى الله عنه لكعب فى هذه البردة عشرة آلاف درهم . فقال كعب : ما كنت لأوثر بثوب رسول الله احدا . فلما مات كعب بعث معاوية إلى ورثته بعشرين الفا من الدراهم فاخذها منهم . وهى البردة التى كانت عند السلاطين .

قال ابن نافع عن ابن المسيب إنها التى يلبسها الخلفاء فى الاعياد . لكن قال الشامى : ولا وجود لها الآن .لأن الظاهر أنها فقدت فى وقعته التتار .

وقد كانوا يجمعون عرقه الشريف في قارورات طيبهم ويدهنون به كما ثبت ذلك عن أم سليم رضى الله عنها وغيرها .

٧ \_ واحتفظ أيضا بعض الصحابة وهو عبد الرحمن بن عوف

قضايا إسلامية معاصرة 🗷 🗚 🕊

وقيل: سعد بن أبى وقاص رضى الله عنهما وهما من العشرة المبشرين بالجنة . ببردة النبى الله الميشرين بالجنة .

٨ - واحتفظ بعضهم بالقدح الذى شرب فيه النبى ﷺ فكان بعضهم يخرجه لبعض ليشرب فيه تبركا به ، وقال البخارى : رايت هذا القدح بالبصرة وشربت فيه وأن عمر بن عبد العزيز استوهبه من سهل بن سعد الساعدى فوهبه له .

٩ - واحتفظ سيدنا معاوية رضى الله عنه بالقميص الذى
 البسه رسول الله هي وبشىء من شعره واظفاره هي التبرك به .
 واوصى ابنه يزيد أن يدفن معه كل ذلك .

۱۰ - وكانت نعل رسول الله عند آل ابى ربيسعة المخزوميين .

وفى بلدان كثيرة من بلاد العالم الإسلامى يحتفظون ببعض آثار ومخلفات الرسول في . فى الاستانة وفى طرابلس الغرب وفى القاهرة وفى دمشق وغيرها لقد كان اصحاب النبى والتابعون يتبركون بآثار النبى ويتوسلون بها إلى الله تعالى . لقد تبركوا بقبره وفم القربة التى شرب منها وبقدحه الذى كان يشرب فيه وبعرقه وبجبته وبخاتمه وبمصلاه كما كان يفعل ابن عمر وغيره وبمنبره الذى كانوا يضعون ايديهم عليه ثم يمسحون بها وجوههم واجسادهم .

اتراهم رضى الله عنهم كانوا يفعلون هذا جهلا بدين الله وهم أعلم المسلمين بدين الله تعالى ؟ لقد فعلوا هذا وهم فى حضرته الشريفة ولم ينههم على كان يأمرهم فى بعض الأحدان.. والشواهد كثيرة وقد سبق ذكر بعضها.

إنهم لم يحتفظوا بهذه الآثار من بعده ليكونوا بها متحفا وإنهم إنما احتفظوا بها تبركا بها وتوسلا إلى الله عز وجل بآثار حبيبه

<sup>■</sup> ۱۸۱ ■ قضايا إسلامية معاصرة

التى تشرفت به أن يمن عليهم بفضله . تعالى الله عما يقول الأثمون علوا كبيرا .

وبعد . أيجوز لنا أن نقول إن التوسل بالفرع جائز وبالاصل غير جائز ؟ إن التوسل والتبرك بالآثار لهو دليل آخر نسوقه على جواز التوسل برسول الله في خياته وبعد موته وفي الآخرة . أرجو الله أن ينفعنا ببركته وأن يحشرنا في زمرته وأن يشفعه فننا على الله .

## التوسل بأولياء الله والتبرك بهم

التوسل والتبرك بأولياء الله الصالحين أحياء . وبآثارهم بعد انتقالهم ليس بدعا من الأمر ولا هو من اختراع المتصوفة . ولكنه على نحو التبرك بآثار الأنبياء السابقين وبسيدنا رسول الله في حياته وبمامسته يداه . وبآثاره بعد انتقاله . وباحفاده وذريته كذلك .

ورد في الصحاح أن رسول الله الخذ بيد عمر رضى الله عنه، وقال: « هذا مقام ابراهيم ، فقال عمر: أفلا نتخذه مصلى ؟ قال: لم أومر بذلك . فلم تغب الشمس حتى نزلت وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمنا واتخذوا من مقام ابراهيم مصلى » ومقام ابراهيم عليه السلام هو الحجر الذي قام عليه في رفع القواعد من البيت . واسماعيل عليه السلام يناوله الحجارة للبناء في رأى جمهور العلماء وقال غيرهم غير ذلك .

وفى الحج ومناسكه الدليل كل الدليل لمن أراد بقلب سليم . فإلى كونه أحد أركان الإسلام فإن فيه مشاهد وذكريات وآثار . وكل مناسكه تقام فى هذه المشاهد وتذكر بهذه الآثار . فالحج اقدام تنقل على آثار الصالحين . مشاها الخليل أبو الأنبياء . ومشاها من بعده الوف الأنبياء والمرسلين . وأتم المناسك رسول

قضايا إسلامية معاصرة 🗷 🗚 🗷

الله على وقال الأصحابه خدوا عنى مناسككم . والمسلمون فى كل عام يجددون عهدهم بالدعوة الإسلامية فى مواطنها المقدسة . ويشهدون بقايا شهدها رسول الشيخ ووطئت ثراها اقدامه المباركة. وترددت فى سمائها انفاسه الطاهرة ومن حوله الصحب الكرام الذين ضربوا فى الجهاد أروع الامثال ليعيش المؤمن فترة من عمره فى جو هذه الذكريات .

وقد مر بنا كيف كان الصحب الكرام رضى الله عنهم يتوسلون ويتبركون بأثار النبى على وكيف كانوا يتسابقون في ذلك .

وكذلك كانوا يفعلونه مع أحفاد الرسول هي . مثل ما فعل بلال رضى الله عنه مع الحسن والحسين سيدى شباب أهل الجنة عندما عاد إلى المدينة لزيارة النبى هي في قبره فإذا به يجد الحسنين بجواره فأخذ يقبلهما ويجمع بينهما في حضنه ويلبى دعوتهما له بالصعود على المسجد واقامة الآذان مثل ما كان يؤذن في حياة النبى هي .

وفى صحيح مسلم وسنن أبى داود عن حجة الوداع من رواية: محمد بن على بن الحسين رضى الله عنهم قال: دخلنا على جابر بن عبد الله وكان مع محمد بن على فتية من شباب المسلمين في فسأل عن القوم. ثم انتهى إلى . فقلت: أنا محمد بن على بن حسين . فأهوى بيده إلى رأسى فنزع زرى الأعلى ثم نزع زرى الاسفل ثم وضع كفه بين ثديى فقال : مرحبا بك يا ابن أخى سل عما شئت وكان جابر قد عمى في آخر حياته ....

وذكر الامام النووى رحمه الله تعالى فى شرحه على صحيح مسلم: أن هذا من باب اكرام أهل البيت وملاطفة الزائر . وأقول : إن تبرك جابر الصحابى الجليل بحفيد رسول الله على واضح جلى.

۱۸۸ قضایا اسلامیة معاصرة

لقد تبين لذا مما ورد عن رسول الله ومما الله عنه الصحابه رضى الله عنهم أن التوسل والاستغاثة والتشفيع به والتبرك بآثاره أمر جائز ولا غبار عليه . مما يدعونا إلى تعظيم أولياء الله وأحبابه والتوسل بهم والتبرك بآثارهم ومخلفاتهم وليس في ذلك الشيراك بالله تعالى . ولا فيعل منكر أو بدعة كما يدعى من وولع بالاذي لجمهرة المسلمين بدعوى الدفاع عن العقيدة . ولو أنهم ناقوا حلاوة الايمان بالحب في الله خالصا لوجهه الكريم . لرأوا التبرك آصرة تزيد قلب المؤمن ارتباطا بقوة السماء . إن حبه لعباد الله من حب الله تعالى . إن المحب لأولياء الله تعالى ما أحب فيهم الإسلام والطاعة لحميا ودما وصورة وجمالا وإنما أحب فيهم الإسلام والطاعة حملوا شريعة الله تعالى . وورثوا من أنوار رسول الله لي ليتسلم من بلل أيديهم وميراث قلوبهم ما تسلموا وما حملوا . كما فعل اصحابه في وضوئه إذ يتبادلون بلل الأيدى . وليكون المؤمن بحسن الاقتداء إماما للمتقين .

فأما أن يقال: إن تعظيم الولى حيا أو منتقلا. عبادة له . فذلك إن دل على شيء فإنه إنما يدل على أن صاحب هذه الدعوى بعيد عن الفهم وحسسن الادراك وأنه يظلم العباد ويسيء الظن بالمسلمين . وقد أمرنا أن نتجنب ذلك « إن بعض الظن إثم » لقد أسجد الله عز وجل الملائكة لآدم عليه السلام طاعة وعبادة لله تعالى . وتعظيما وأكراما لآدم عليه السلام صفى الله ﴿ وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس ﴾ إن تعظيم الأولياء ليس عبادة لهم من دون الله على أحبائه وعباده . لأن موالاة بفضل الله تعالى الذي من به على أحبائه وعباده . لأن موالاة أولياء الله موالاة لله تعالى . وأن حبهم حب لمعانى الايمان والخير والتقى والصلاح .

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٨٩ ■

ومما لا شك فيه : أن حب شيء كائنا ما كان أو تعطيمه من دون الله أو مع الله شهان الكذابين والدجسالين الذين يُضلون ويضكون .

وأن حب شيء أو تعظيمه شه وفي سبيل الله تعالى ليس في الحقيقة إلا حبا شه عز وجل وهو شأن المؤمنين الصادقين.

والفرق بين الاثنين واضح وجلى لكل ذى قلب سليم فحب ما دون الله كفر بالله والحب مع الله السراك بالله . والحب لله وفى سبيله . من حب الله لمن ذاق طعم الإيمان ورزق بشاشته وروحه، وشتان ما بين الكفر والكافرين والإيمان والمؤمنين لذا يجب على المرء أن يقيس الأمور بمعاييرها . وأن يفهم الأشياء بمقاديرها ومقاصدها إن الموتى أحياء فى قبورهم حياة برزخية حقيقية ، وليست حياة مثالية كما يزعم الملاحدة والفلاسفة . حياة بها يذكرون الأشياء من حولهم . وبها يعرفون زائريهم ويردون يذكرون الأشياء من حولهم . وبها يعرفون زائريهم ويردون الجماد لا يزار لانعدام الفائدة من زيارته . كيف وقد كان رسول الله ين ورهم ويستغفر لهم وكذلك كان أصحابه والتابعون لهم باحسان .

وحياة الرسل والأنبياء اعلى منزلة تليها حياة الشهداء. ثم حياة الصالحين ثم غيرهم. والصالحون يتفاوتون حسب اقدارهم ومنازلهم.

ولذلك فهم يستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم من صالحى قومهم لما شاهدوا من كرامة ربهم واكرامه لهم فى دار الثواب.

ولما كانت حياة الكملة من المؤمنين أجل وأعلى وفى مقدمتهم حياة الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم . جاز التوسل بهم

<sup>🗷</sup> ۱۹۰۰ 🗷 قضايا إسلامية معاصرة

والتبرك بآثارهم ومخلفاتهم.

والتوسل والتبرك بغير الأنبياء جائز لأنه دعاء إلى الله تعالى وسؤال له عن وجل بجاه الولى . أى أنه سؤال بولايت ومحبته لربه عز وجل ومحبة الله تعالى له .

وليس بممنوع التوسل والاستعانة بغير الأنبياء والمرسلين . يدل على ذلك مرويات صحيحة وآثار صادقة نذكر منها ما يدل على جواز فعل ذلك .

روى الطبرانى بسنده عن عتبة بن غزوان عن النبى الله قال : ها المحكم شيئا أو أراد عونا وهو بأرض ليس بها انيس ، فليقل : يا عباد الله اغيثونى . فإن لله عبادا لا نراهم » وقد جرب ذلك . رجاله ثقات مع ضعف بعضهم وروى الطبرانى عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله الله قال : « إن لله ملائكة في الأرض سوى الحفظة ، يكتبون ما يسقط من ورق الشجر . فإذا أصاب احدكم عرجة بارض فلاة . فليناد أعينونى يا عباد الله » رجاله ثقات .

وروى أبو يعلى عن ابن مسعود رضى الله عنه قال : قال رسول الله على : « إذا انفلتت دابة احدكم بأرض فلاة فليناد يا عباد الله احبسوا . فإن لله حاضرا في الارض سيحبسه » .

ورواه الطبراني بزيادة : سيحبسه عليكم .

وروى أن رسول الله الله كان يقول بعد ركعتى الفجر: اللهم رب جبريل واسرافيل وميكائيل ومحمد النبى الله أعوذ بك من النار.

قال النووى في الانكار: رواه ابن السني . وقال الصافظ بعد تخريجه: هو حديث حسن .

قضايا إسلامية معاصرة ■ 141 ■

وروى السبكى فى شفاء السقام قبال: واستسقى حمزة بن القياسم الهاشمى ببغداد فقال: اللهم إنا من ولد ذلك الرجل العباس ـ الذى استسقى عمر بن الخطاب بشيبته . فسقوا فما زال يتوسل بهذه الوسيلة حتى سقوا .

وقد كان الامام أحمد رضى الله عنه يتوسل بشيخه الامام الشافعي رضي الله عنه .

قال الحافظ العراقى فى كتابه فتح المتعال : أخبرنى الحافظ أبو سعيد بن العلاء قال: رأيت فى كلام والدى جزءا قديما عليه خط ابن ناصر وغيره . أن الامام احمد بن حنبل . سئل عن تقبيل قبر النبى على وتقبيل غيره . فقال : لا بأس بذلك .

فأرينا الشيخ تقى الدين بن تيمية. فصار يتعجب من ذلك ويقول: عجيب عندى أحمد بن حنبل يقول هذا؟ قال: وأى عجب فى ذلك. وقد روينا عن الامام أنه غسل قميص الشافعى وشرب الماء الذى غسل به وموجود بخط الضياء المقدسى الحنبلى فى كتابه الحكايات المنثورة المحفوظ الآن تحت رقم ٩٨ من المجاميع بظاهرية دمشق أنه سمع الحافظ عبد الغنى المقدسى يقول:

إنه خرج في عضده شيء يشبه الدمل . فأعيته مداواته . ثم مسح به قبر أحمد بن حنبل فبرىء ولم يعد وفي تاريخ الخطيب: بسنده إلى الشافعي رضي الله عنه أنه قال :

إنى لأتبرك بأبى حنيفة وأجىء إلى قبره كل يوم . يعنى زائرا . وقال الشافعي في توسلاته :

وبالعلماء العصاملين بعلمهم

وبالأولياء السالمين من الدعوى

وقال رضى الله عنه:

۱۹۳ ه قضایا إسلامیة معاصرة

احب الحسالحسين ولست منهم

لعسلى أن انسال بهم شــفــاعــة وإكــره مـن تجــارتـه المــعــاصـي

ولو كنا سويا في البهاعة

فقال له تلميذه أحمد بن حنبل رضى الله عنه :

تحب الصالحين وأنت منهم

عساهم أن ينسالوا بك الشفناعة

وتكره من تجارته المسعاصي

حـمـاك الله من تلك البــضـاعــة

وقال الامام الشوكاني في الدر النضيد في اخلاص التوحيد:

إن التوسل إلى الله تعالى بأهل الفضل والعلم هو فى التحقيق توسل بأعمالهم الصالحة ومزاياهم الفاضلة إذ لا يكون فاضلا إلا بأعماله . فإذا قال القائل : اللهم إنى اتوسل إليك بالعالم الفلانى . فهو باعتبار ما قام به من العلم . وقد ثبت فى الصحيحين وغيرهما أن النبى على حكى عن الثلاثة الذين انطبقت عليهم الصخرة أن كل واحد منهم توسل إلى الله بأعظم عمل عمله فارتفعت الصخرة . فلو كان التوسل بالأعمال الصالحة غير جائز أو كان شركا كما زعمه المتشددون فى هذا الباب كابن عبدالسلام ومن قال بقوله من اتباعه لم تحصل الاجابة لهم ولا سكت النبى على عن انكار ما فعلوه بعد حكايته عنهم .

وبهذا نعلم أن ما يورد من التوسل بالأنبياء والصلحاء من نحو قوله تعالى ﴿ ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى ﴾ ونحو قوله تعالى ﴿ له دعوة المقل والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشىء ﴾ ليس بوارد بل هو من الاستدلال على محل النزاع بما هو اجنبى عنه.

قضايا إسلامية معاصرة ■ ١٩٧٣ ■

فإن قولهم: ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى محصر بانهم عبدوهم لذلك والمتوسل بالعالم مثلا لم يعبده . بل علم أن له مرية عند الله بحمله العلم فتوسل به لذلك وكذلك قوله ﴿ فلا تدعوا مع الله أحدا ﴾ فإنه نهى عن أن يدعى مع الله غيره . كان يقول : بالله وبفلان . والمتوسل بالعالم مثلا . لم يدع إلا الله . فإنما وقع منه التوسل عليه بعمل صالح عمله بعض عباده كما توسل الثلاثة الذين انطبقت عليهم الصخرة بصالح أعمالهم .

وكذلك قوله ﴿ والذين يدعون من دونه ﴾ الآية .

فإن هؤلاء دعوا من لا يستجيب لهم . ولم يدعوا ربهم الذى يستجيب لهم . والمتوسل بالعالم مثلاً لم يدع إلا الله . ولم يدع غيره دونه ولا دعا غيره معه .

فإذا عرفت هذا لم يخف عليك دفع ما يورده المانعون للتوسل من الأدلة الخارجية عن محل النزاع خروجا زائدا على ما ذكرناه. كاستدلالهم بقوله تعالى: ﴿ وما أدراك ما يوم الدين ثم ما أدراك ما يوم الدين ثم ما أدراك ما يوم الدين . يوم لا تملك نفس لنفس شيئا والأمر يومئذ ش ﴾ .

فيان هذه الآية الشريفة ليست فيها دلالة إلا أنه تعالى هو المنفرد بالامر في يوم الدين وأنه ليس لغيره من الامر شيء . والمتوسل بنبي من الانبياء أو عالم من العلماء هو لا يعتقد أن لمن توسل به مشاركة لله جل جلاله في أمر يوم الدين . ومن اعتقد هذا لعبد من العباد سواء كان نبيا أو غيرنبي . فهو في ضلال مبين .

وهكذا الاستدلال على منع التوسل بقوله ﴿ ليس لك من الأمر شيء ﴾ قل: ﴿ لا أملك لنفسى نفعا ولا ضرا ﴾ فإن هاتين الآيتين مصرحتان بأنه ليس لرسول الله على من أمر الله شيء. وأنه لا يملك لنفسه نفعا ولا ضرا. فكيف يملك لغيره. وليس

<sup>■ 194 ■</sup> قضایا إسلامیة معاصرة

فيهما منع التوسل به وبغيره من الأنبياء أو الأولياء أو الغلماء وقد جعل الله لسول الله على المعلم المحمود مقام الشفاعة العظمى وارشد الخلق إلى أن يسالوه ذلك ويطلبوه منه . وقال له : سل تعطه واشفع تشفع .

وقيل ذلك في كتابه العزيز بأن الشفاعة لا تكون إلا بإذنه ولا تكون إلا لمن ارتضى .

وهكذا الاستدلال على منع التوسل بقوله هي لما نزل قوله تعالى ﴿ وانذر عشيرتك الأقربين ﴾ يا فلان بن فلان . لا أملك لك من الله شيئا . يا فلانة بنت فلان لا أملك لك من الله شيئا . فإن هذا ليس فيه إلا التصريح بأنه هي لا يستطيع نفع من أراد الله ضره ولا ضر من أراد الله نفعه وأنه لايملك لأحد من قرابته فضلاً عن غيرهم شيئا من الله. هذا معلوم لكل مسلم وليس فيه أنه لايتوسل به إلى الله فإن ذلك هو طلب الأمر ممن له الأمر والنهى وإنما أراد الطالب أن يقدم بين يدى طلبه ما يكون سببا للاجابة عمن هو المنفرد بالعطاء والمنع وهو مالك يوم الدين. أ. ه. .

وسئل الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى عن قولهم في الاستسقاء .

« لا باس بالتوسل بالصالحين » وقول الامام احمد « يتوسل بالنبى ﷺ خاصة » مع قولهم: إنه لا يستغاث بمخلوق » ؟

فقال: فالفرق ظاهر جدا. وليس الكلام مما نحن فيه. فكون بعضهم يرخص بالتوسل بالصالحين وبعضهم يخصه بالنبى المختلف العلماء ينهى عن ذلك ويكرهه.

فهذه المسالة من مسائل الفقة . وإن كان الصواب عندنا قول الجمسهور من أنه مكروه . فلا ننكر على من فعله . ولا انكار في

تضايا إسلامية معاصرة = 190 =

مسائل الاجتهاد . ولكن انكارنا على من دعا لمخلوق اعظم ما يدعو الله تعالى . ويقصد القبر ويتضرع عند ضريح الشيخ عبد القادر أو غيره . يطلب فيه تفريج الكربات واغاثة اللهفات واعطاء الرغبات . فأين هذا ممن يدعو الله مخلصا له الدين . لا يدعو مع الله أحدا . ولكن يقول في دعائه : أسألك بنبيك أو بالمرسلين أو بعبادك الصالحين . أو يقصد قبرا معروفا أو غيره يدعو عنده . لكن لا يدعو إلا الله مخلصا له الدين . فاين هذا مما نحن فيه أ.هد . فتاوى الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مجموعة المؤلفات .

القسم الثالث ص ٦٨ نشر جامعة الامام مصمد بن سعود الإسلامية » .

وكلام السفيخ رحمه الله تعالى يدل على جواز التوسل عنده ولكنه يختار رأى من يقول أنه مكروه والمكروه ليس حراما ولا بدعة ولا شركا . كما أن يقرر أن التوسل من مسائل الفقة وليس من العقيدة وكلامه في رسالته لأهل القصيم تزيد الامر وضوحا في معرض استنكاره على من نسب إليه القول . بتكفير المتوسل بالصالحين . فقال : إن سليمان بن سحيم افترى على أمورا لم أقلها. ولم يات أكثرها على بالى . فمنها : أنى أكفر من توسل بالصالحين . وأنى أكفر البوصيرى لقوله : يا أكرم الخلق . وأنى أحرق دلائل الخيرات .

وجوابى عن هذه المسائل أنى أقول: سبحانك هذا بهتان عظيم.

وقال في رسالت لأهل المجمعة: إذا تبين هذا فالمسائل التي شنع بها. منها ما هو من البهتان الظاهر هو قوله: أنى أكفر من توسل بالصالحين وأنى أكفر البوصيري إلى آخر ما قال. ثم قال: وجوابي فيها أن أقول: سبحانك هذا بهتان عظيم . أ هـ.

<sup>■</sup> ۱۹۱ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

« انظر الرسالة الأولى والحادية عشرة من رسائل الشيخ محمد بن عبد الوهاب القسم الخامس ١٢ ، ٦٤ » .

يقول الشيخ محمد بن علوى المالكي غفر الله : فمسألة التوسل تدل على عظمة المسئول به ومحبته فالسؤال بالنبي . التوسل الله على عظمة المسئول به ومحبته فالسؤال بالنبي الماما هو لعطمته عند الله أو لمحبته إياه وذلك مما لا شك فيه على أن التوسل بالاعمال متفق عليه . فلماذا لا نقول : إن من يتوسل بالأنبياء أو الصالحين هو متوسل بأعمالهم التي يحبها الله وقد ورد حديث اصحاب الغار فيكون من محل الاتفاق ؟ ولا شك أن المتوسل بالصالحين إنما يتوسل بهم من حيث إنهم صالحون . فيرجع الأمر إلى الأعمال الصالحة المتفق على جواز التوسل بها أ . هـ . مفاهيم .

واقول: إن التوسل بالنبى في وبسائر الصالحين أحياء وامواتا جائز. وهو شيء لا ينكره مسلم بل متدين بملة من الملل. ولذلك توسل عمد بن الخطاب رضى الله عنه بالعباس عم النبي في لحسن اسلامه ولنسبته من النبي في لحسن اسلامه ولنسبته من النبي في المستناد النبي المستناد المستناد

روى البخارى عن انس بن مالك رضى الله عنه قال : كان عمر ابن الخطاب رضى الله عنه إذا قحط استسقى بالعباس بن عبدالمطلب رضى الله عنه ويقول : اللهم إنا كنا إذا قحطنا توسلنا إليك بنبينا فتسقينا وإنا نتوسل إليك بعم نبينا محمد على فاسقنا قال : فيسقون» .

واستسقى به عام الرمادة فسقوا . وفي ذلك يقول عباس بن عتبة بن أبى لهب :

بعمى سقى الله الحجاز وأهله

عشیة بستسقی بشیبته عمر وروی انه لما استسقی عمر بالعباس . وفرغ عمر من دعائه .

قضايا إسلامية معاصرة ■ 19٧ ■

قال العباس: اللهم إنه لم ينزل من السماء بلاء إلا بذنب. ولا يكشف إلا بتوبة. وقد توجه بى القوم إليك لمكانى من نبيك ﷺ. وهذه ايدينا إليك بالذنوب ونواصينا بالتوبة وذكر دعاء. فما تم كلامه حتى ارتجت السماء بمثل الجبال.

وليس توسل عمر رضى الله عنه بالعباس رضى الله عنه انكار للتوسل بالنبى ﷺ . ولكن عمر رضى الله عنه ـ كما يفهم من الموقف ـ كان يرى أمرين :

الأول: إظهار مكانة العباس رضى الله عنه للناس مع بيان ان التوسل بغير النبى على التوسل بغير النبى على التوسل بغير النبى النبوى الذي مع بيان قدره ومنزلته للناس وأنه شيخ أهل البيت النبوى الذي يجب أن يكون له الاحترام الاكثر والمهابة الزائدة . وهو أيضا جائز حدوثه من غيره رضى الله عنه .

الثانى: المقام كان طلب السقيا من الله تعالى. وطلب السقيا لا يكون إلا بواسطة رجل صالح من الأحياء كونه توسلا لأمر خاص يتطلب إقامة صلاة الاستسقاء وهو الامر الذى لا يمكن النبى النبى النبى النبى المعنى العام. فهذا جائز بالنبى وبغيره من الصالحين العام. فهذا جائز بالنبى وبغيره من الصالحين ورغم هذا فقد د روى الدارمى في سننه عن الميناء رضى الله عنه قال: قحط اهل المدينة قحطا شديدا فشكوا إلى عائشة رضى الله عنها . فقالت : فانظروا قبر النبى المحلوا منه كوى إلى السماء حتى لا يكون بينه وبين السماء سقف . ففعلوا فمطروا حتى نبت العشب وسمنت الابل حتى سقف . ففعلوا فمطروا حتى نبت العشب وسمنت الابل حتى تفتقت من الشحم فسمى عام الفتق .

هذا وقد اخطأ بعض الناس عندما ظن أن التوسل بالصالحين والسطة شركية . وأن من اتخذ واسطة بينه وبين ربه عز وجل

<sup>■</sup> ۱۹۸ ■ قضایا اسلامیة معاصرة

باى كيفية كانت فقد أشرك . وأن شأنه شأن المشركين القائلين فما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى فه وهذا وهم وكلام مردود. لأن الاستدلال بالآية استدلال في غير موضعه لأن الاية صريحة في الانكار على المشركين عبادتهم للأصنام واتضادها آلهة من دون الله تعالى والسراكهم اياها في دعوى الربوبية على أن عبادتهم لها تقربهم إلى الله زلفى . فكفرهم والسراكهم من حيث عبادتهم لها ومن حيث اعتقادهم أنها ارباب من دون الله تعالى تضر وتنفع .

والحق . أن الواسطة في التوسل إن جاز هذا التعبير ـ لابد منها . وهي ليست شركا وليس كل من اتخذ بينه وبين الله واسطة بعتبر مشركا وإلا لكان البشر كلهم مشركين بالله . لأن أمورهم جميعا تنبني على الواسطة . فالنبي ﷺ تلقى القرآن بواسطة جبريل . فجبريل واسطة للنبي صلى الله عليه وسلم . وهو ﷺ الواسطة العظمي للصحابة رضى الله عنهم . فقد كانوا يفزعون إليه في الشدائد فيشكون إليه حالهم ويتوسلون به إلى الله ويطلبون منه الدعاء . فما كان يقول لهم . أشركتم وكفرتم فإنه لا يجوز الشكوى إلى ولا الطلب منى . بل عليكم أن تذهبوا وتدعوا وتسالوا بانفسكم فإن الله أقرب إليكم منى لا بل يقف ويسال مع انهم يعلمون كل العلم أن المعطى حقيقته هو الله وأن المانع والباسط والرازق هو الله ، وأنه ﷺ يعطى باذن الله وفضله. وهو الذي يقول « إنما أنا قاسم والله معط » وبذلك يظهر أنه يجوز وصف اى بشر عادى بأنه فرج الكربة وقضى الحاجة أى كان واسطة فيها . فكيف بالسيد الكريم والنبى العظيم اشرف الكونين وسيد الثقلين وأفضل خلق الله على الاطلاق؟

الم يقل النبي على كما جاء في الصحيح:

قضايا إسلامية معاصرة = 199 =

« من فرج عن مؤمن كربة من كرب الدنيا ... الخ » ؟

فالمؤمن مفرج الكربات.

الم يقل ﷺ: « من قضى لأخيه حاجة كنت واقفا عند ميزانه فإن رجح وإلا شفعت له فالمؤمن قاض للحاجات .

الم يقل فى الصحيح : « من ستر مسلما .... » الحديث ؟ الم يقل النبي ﷺ :

« إن لله عز وجل خلقا يفزع إليهم في الحوائج » ؟ الم يقل في الصحيح :

« والله في عون العبد ما دام العبد في عون أخيه » ؟

ألم يقل في الحديث:

« من أغاث ملهوها كتب ألله ثلاثا وتسعين حسنة » ؟ رواه أبو يعلى والبزار والبيهقى فالمؤمن هنا . فرج وأعان وأغاث وقضى وستر وفزع إليه مع أن المفرج والقاضى والستار والمعين حقيقة هو ألله عز وجل . لكنه لما كان بواسطة فى ذلك صح نسبة الفعل إليه هذا والاحاديث فى مثل هذه الأمور كثيرة . وكلها تبين أن من الواسطة ما ليس شركا ولا كفرا ولا بدعة ولا ضلالا كما مر بنا .

ومع هذا فأنا لا أرى التوسل بالنبى وبالاولياء الصالحين ليس فيه معنى الواسطة مع جوازها كما ذكرنا . لأن التوسل دعاء شعالى وتوجه إليه بالسؤال والطلب مصحوبا بالاعتراف بفضل نوى الفضل الذين يحبهم الله تعالى ويحبونه إن المتوسل يسأل الله تعالى وهو يعلم أنه الضار والنافع وأنه الرازق ذو القوة المتين لذا فهو يسأله بحبه لأوليائه وبصالح أعمالهم وبقدرهم ومنزلتهم عند الله تعالى . وهذه أمور ميزتهم عما عداهم من الناس ولذلك جاز التوسل بهم دون غيرهم فبالاستقراء لكل ما سبق ذكره أقول :

<sup>■</sup> ۲۰۰ الله قضایا إسلامیة معاصرة

إن الصيغة المثلى الشرعية للتوسل هي:

اللهم إنى أسألك بأسمائك الحسنى وبصفاتك العليا وباسمك العظيم الأعظم الذى إذا سئلت به اعطيت وإذا دعيت به اجبت وبكل اسم هو لك انزلته فى كتابك أو علمته أحدا من خلقك أو احتفظت به فى علم الغيب عندك . واتوجه إليك بنبيك سيدنا محمد وبعبدك الصالح فلان .

أن تقضى حاجتى . فأنت المسئول وأنت المجيب يا نعم النصير .

والحمد شرب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وآله وسلم تسليما كثيرا.

فالتوسل بمثل هذه الصيغة لا بأس به ولا شيء فيه ولا ضرر منه . وكما يجوز برسول الله في خميع أحواله كذلك يجوز بأولياء الله من الشهداء والعلماء والصالحين . بما تقرر من الأدلة الواضحة من روايات متعددة تختلف مراتبها بين الحسن والصحيح وبما صدر من فتاوى للصحابة والتابعين والأئمة والعلماء . والله أعلم والله هو الهادى إلى سواء السبيل .

#### العلماء يجوزون التوسل(١)

نذكر هنا بعضا من العلماء الذين يقولون بالتوسل أو ينقلون ادلته مستندين إليه . وهم كثير . ولكنا نذكر بعضهم لعل في ذلك ذكرى لمن كان له قلب . وهم :

الحافظ والمحدث أبو عبد الله الحاكم في كتابه المستدرك على الصحيحين ، فقد ذكر حديث آدم عليه السلام وتوسله بالنبي على وصححه .

<sup>(</sup>۱) بتصرف من كتاب « مفاهيم يجب أن تصصح » وغيره.

- ٢٠٠١ الأمام الحنافظ أبو بكر ألبيه قى فى كتابه دلائل النبوة وذكر فيه حديث آدم وغيره .
- ٣ الامام الحافظ جلال الدين السيوطي في كتابه الخصائم
   الكبري . وذكر فيه حديث توسل آدم وغيره .
- ٤ الامام الحافظ أبو الفرج ابن الجوزى في كتابه « الوفاء »
   ذكر الحديث وغيره .
- ٥ القاضى عياض فى كتابه الشفاء بتعريف حقوق المصطفى ، باب فضل النبى هي .
- ٦ -- الشيخ نور الدين القارى « مسلاعلى القارى » فى شرحا على الشفاء .
- العلامة: شهاب الدين الضفاجى فى نسيم الرياض شرح الشفاء للقاضى عياض.
- ٨ الامام الحافظ القسطلاني في كتابه المواهب اللدنية في المقصد الأول.
  - ٩ العلامة الزرقاني في شرحه للمواهب.
- ١٠ الامام المحدث الفقيه . أبو زكريا شرف الدين النووى
   في كتابيه الايضاح والاذكار .
- ١١ العلامة الشيخ ابن حجر الهيشمى فى كتابه الجوهر المنظم وفى حاشيته على الايضاح.
- ١٢ الحافظ شهاب الدين بن الجوزى الدمشقى فى كتابه عدة الحصن الحصين فى فصل آداب الدعاء
  - ١٣ العلامة الامام الشوكاني في كتابه تحفة الذاكرين.
- ١٤ العلامة الامام المحدث على بن عبد الكافى السبكى فى
   كتابه شفاء السقام فى زيارة خير الانام .
- ٥١ الحافظ عماد الدين ابن كثير في تفسير قول الله تعالى:

<sup>■</sup> ۲۰۲ قضایا إسلامیة معاصرة

﴿ ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم ﴾ فقد ذكر قصة العتبى مع الاعرابى وذكر قصة حسة العتبى مع الاعرابي وذكر قصة توسل آدم في البداية والنهاية « ١٨٠/ » وذكر قصة الرجل الذي جاء إلى قبر النبي ﷺ وتوسل به وقال: اسنادها صحيح « ١/ ٩١ » وذكر أن شعار المسلمين يا محمداه . « ٢/ ٢٢٤ »

۱٦ - الحافظ الفقية ابن حجر العسقلاني الذي ذكر قنصة الرجل الذي جاء إلى قبر النبي رسوسل به وصحح سندها في فتح الباري ج٢ ص ٤٩٥.

۱۷ – الامام أبو عبد الله القرطبي في تفسير الآية « ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم » « ٥/ ٢٦٥ » .

١٨ - الامام أبو حامد الغزالي في الاحياء وغيره .

۱۹ - الامام أحمد بن حنبل رضى الله عنه فى منسكه الذى كتبه للمروزى صاحبه وقال فيه: أنه يتوسل بالنبى على فى دعائه. وهو أيضا ما أكده ابن تيمية فى الفتاوى.

٢٠ – الشيخ محمد بن عبد الوهاب في الفتاوي وقد سئل عن قولهم في الاستسقاء « لا بأس بالتوسل بالصالحين وقول احمد : يتوسل بالنبي ﷺ خاصة » مع قولهم : إنه لا يستغاث بمخلوق ؟.
 فقال :

فالفرق ظاهر جدا وليس الكلام مما نحن فيه . فكون بعضهم يرخص بالتوسل بالصالحين . وبعضهم يخصه بالنبى الله واكثر العلماء ينهى عن ذلك ويكرهه . فهذه المسالة من مسائل الفقه وإن كان الصواب عندنا قول الجمهور حسب زعمه من أنه مكروه فيلا تنكر على من فعله ولا انكار في مسائل الاجتهاد . ولكن انكارنا على من دعا لمخلوق أعظم مما يدعو الله تعالى ويقصد

قضايا إسلامية معاصرة ■ ٢٠٧ ■

القبر يتضرع عند قبر الشيخ عبد القادر وغيره ثم قال: ولكن يقول: أسألك بنبيك أو بالمرسلين أو بعبادك الصالحين أو يقصد قبرا معروفا أو غيره يدعو عنده لكن لا يدعو إلا الله مخلصا له الدين » ثم قال في رسالته الموجهة لأهل القصيم إن سليمان بن سحيم افترى على أمورا لم أقلها ولم يأت أكثرها على بالى فمنها: أنى أكفر من توسل بالصالحين وأنى أكفر البوصيرى لقوله يا أكرم الخلق وأنى احرق دلائل الضيرات. وجوابى عن هذه المسائل أنى أقول:

سبحانك هذا بهتان عظيم . أ . هـ . مفاهيم يجب أن تصحح ص ٨٠ ، ٨٠ .

٢١ - الامام ابن تيمية رحمه الله تعالى في الفتاوى الكبرى يجوز التوسل بالنبي على ولعله يكون بذلك قد عدل عما ذكره في كتابه قاعدة جليلة . فقد روى في الفتاوى الكبرى سئل الشيخ رحمه الله . هل يجوز التوسل بالنبي الله أم لا ؟ فأجاب : الحمد لله . أما التوسل بالإيمان به ومحبته وطاعته والصلاة والسلام عليه وبدعائه وشفاعته ونحو ذلك مما هو من أفعاله وأفعال العباد المأمور بها في حقه . فهو مشروع باتفاق المسلمين . أ . ه . . «١/ ١٤٠ » فيهل التوسل يكون بغير هذا المعنى ؟

# الفصل الرابع

شروبهٔ الصلاة كى دجال الك ( ﷺ )

ا. مشروعية الصلاة على رسول الله يُقَدِّ ٢. حكم الصلاة على النبي يقطع ٣. فضائل الصلاة على النبي يقطع ٤. حكم نسبيك الرسول الشريقية

قال الله تعالى:

﴿ إِن الله وملائكت يصلون على النبى يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما ﴾ (سورة الأحزاب: ٥٦)

قال ابن عباس رضى الله عنهما: معناه: إن الله وملائكته يباركون على النبى على قال ملا على القارى رحمه الله تعالى شارح الشفا: أي أن الله يبارك في أمره. ويزيد في قدره، وتدعو الملائكة ربه أن يرفع ذكره ويظهر أمره.

وقال الإمام البخارى رحمه الله تعالى: قال أبو العالية: صلاة الله. ثناؤه عليه عند الملائكة، وصلاة الملائكة: الدعاء، وقال ابن عباس: يصلون : بياركون.

ويقول المبرد رحمه الله تعالى: واصل الصلاة الترحم فهى من الله رحمة ومن الملائكة رقة واستدعاء للرحمة من الله تعالى.

وقال أبو بكر القشيرى رحمه الله تعالى: الصلاة من الله تعالى لمن دون النبى ﷺ تشريف وزيادة تكرمة.

وأما التسليم الذي أمر الله عز وجل عباده به، فقد قال القاضى أبو بكر بن بكير رحمه الله تعالى: نزلت هذه الآية على النبي على فأمر الله أصحابه أن يسلموا عليه. وكذلك من بعدهم أمروا أن يسلموا على النبي على عند حضورهم قبره وعند ذكره ويقول الشهاب الخفاجي في نسيم الرياض شرح الشفا للقاضى عياض: وهذه الآية مدنية أخبر الله عباده فيها بشرف منزلته على عنده، وأن

الله وملائكته يتنون عليه في الملأ الأعلى، كما أمر أهل العالم السفلى بأن يفعلوا كفعلهم يقول القاضى عياض رحمه الله تعالى في الشفا:

وفي معنى السلام عليه ثلاثة وجوه:

احدها: السلامة لك ومعك، ويكون السلام. مصدرا كاللَّذَاذ واللَّذَاذة

ُ الثانى : أى السلام على حفظك ورعايتك متول له وكفيل به، • ويكون هذا السلام اسم الله

الثالث: أن السلام بمعنى المسالمة له والانقياد، كما قال: وفلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما كه

وأقول: إن المعنى المتبادر إلى الذهن هو أن السلام بمعنى المسالمة له والانقياد. لأن الأمر بالتسليم لأمت خاصة في الآية دون الملائكة.

فيكون التسليم بمعنى الانقياد له ولزوم طاعته على الله مع شمول اللفظ للمعنيين الأولين

### حكم الصلاة على النبي ﷺ

قال القاضي عياض رحمه الله تعالى:

اعلم أن الصلاة على النبى على فرض على الجملة غير محدد بوقت لأمر الله تعالى بالصلاة عليه وحمل الأئمة والعلماء له على الوجوب وأجمعوا عليه.

قال الشهاب الخفاجى فى نسيم الرياض: والآية السابقة تدل على ذلك عند الجمهور لأنه الأصل فى الأمر، وحقيقته عند الأكثر، وتعضده الأحاديث.

<sup>■</sup> ۲۰۸ الله قضایا إسلامیة معاصرة

وقال الإمام القرطبي في التفسير: ولا خلاف في أن الصلاة عليه فرض في العمر مرة

وقال الزمخشرى في الكشاف: فإن قات: الصلة على رسول الله واجبة أم مندوب إليها قلت: بل واجبة أ. هـ حاشية.

وروى فى الشفاء وحكى أبو جعفر الطبري: أن محمل الآية عنده على الندب، وادعى فيه الإجماع ولعله فيما زاد على مرة، والواجب منه الذى يسقط به الحرج وماثم ترك الفرض مرة. كالشهادة له بالنبوة. وماعدا ذلك فمندوب مرغب فيه من سنن الإسلام وشعار أهله

وقال القاضى أبو الحسن بن القصار: المشهور عن اصحابنا أن ذلك واجب فى الجملة على الإنسان، وفرض عليه أن يأتى بها مرة من دهره مع القدرة على ذلك.

وقال القاضى أبو بكر بن بكير: افترض الله على خلقه أن يصلوا على نبيه ويسلموا تسليما ولم يجعل ذلك لوقت معلوم، فالواجب أن يكثر المرء منها ولا يغفل عنها.

قال القاضى أبو عبد الله: محمد بن سعيد: ذهب مالك واصحابه وغيرهم من أهل العلم أن الصلاة على النبي في فرض بالجملة بعقد الإيمان لاتتعين في الصلاة وأن من صلى عليه مرة واحدة من عمره سقط الفرض عنه.

وقال أصحاب الشافعى: الفرض منها الذي أمر الله تعالى به ورسوله ﷺ هو في الصلاة، وقالوا: وأما في غيرها فلا خلاف: أنها غير وأجبة.

وأما فى الصلاة فحكى الإمامان أبو جعفر الطبرى والطحاوى وغيرهما: إجماع جميع المتقدمين والمتأخرين من علماء الأمة على أن الصلاة على النبي على النبي المسلاة على النبي المسلام المسلام

وشذ الشافعي في ذلك فقال: من لم يصل على النبي ﷺ من

تضايا إسلامية معاصرة ≡ ٢٠٩ ■

بعد التشبهد الأخير وقبل السلام فصلاته فاسدة، وإن صلى عليه قبل ذلك لم تجزه ولا سلف له في هذا القول ولا سنة يتبعها .ا.هـ الشفا.

ثم ذكر القاضى عياض بعد ذلك آراء لعلماء من مذاهب مختلفة في هذه القضية.

ونحن نعتب على القاضى عياض تحامله على الإمام الشافعى رضى الله عنه بهذه الصورة التى ذكرها وانتقد فيها هذا الإمام الجليل بحدة لم نعهدها فيه فى شتى مؤلفاته القيمة، كما أنه كان من أفاضل العلماء الذين لهم قدرهم ومنزلتهم فى نفوس المسلمين جميعا.

وأقول: لقد قام جمع كبير من العلماء بالدفاع عن رأى الشافعي رضى الله عنه في هذه المسألة. منهم الإمام الخيضرى رحمه الله تعالى الذي صنف كتابا سماه: زهر الرياض في رد ماشنعه القاضى عياض ومنهم أيضا: الأئمة. السبكي والسخاوي، وابن القيم الذي عاب على القاضي هجومه على الشافعي وقال: إن رأى الإمام الشافعي هو أصح الآراء وليس رأيا شاذا، وله سنده في هذه المسألة في قول الله تعالى: ﴿إن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما فالله عن وجل قد طلب منا أن نصلي وأن نسلم عليه ولكنا لو نظرنا في التشهد فلن نجد سوى التسليم ( السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته) فأين الصلاة التي أمرنا أن ناتي بها مقرونة بالتسليم؟

لذا يتضح لنا أن رأى الإمام الشافعى رضى الله عنه هو أقوى الاراء فى هذه المسألة فهذا كلام طيب من الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى ذكرته ملخصا بمعناه، وقد أثبت فيه أن الشافعى ما قال برأيه هذا إلا بعد النظر فى الآية فقال قوله مستدلا بها مما يقوى

<sup>■</sup> ۲۱۰ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

رأيه هذا وقد نقل عن الإمام أحمد بن حنبل رضى الشعنه أنه قد وافق الإمام الشافعي في رأيه وقال بوجوب الصلاة على النبي على التشهد الأخير، ولكن علماء الحنابلة جميعا يرون الصلاة في سنة في التشهد الأخير، وممن قال أيضا بوجوب الصلاة في التشهد الأخير الإمام محمد الباقر بن على زين العابدين بن الحسين رضى الله عنهم.

وخلاصة القول في هذه المسألة: أن الصلاة على النبي ﷺ تجب في حالات:

الأولى: تجب مرة في العمر قياسا على وجوب الشهادتين في الإيمان.

الثانية : تبجب عند ذكر اسمه الشريف أو ذكره ﷺ بأحد أوصافه.

الثالثة: تجب فى التشهد الأخير عند الشافعية إلا الطبرى وفى رأى للإمام أحمد وعند الإمام محمد الباقر رضى الله عنه.

وهى سنة فيما عدا ذلك بالإجماع كما أنها سنة فى التشهد الأخير عند المالكية والأحناف وعلماء المذهب الحنبلى ماعدا الإمام أحمد رحمه الله تعالى.

أما المواطن التي يستحب فيها الصلاة والسلام على النبي ﷺ فهي :

١ \_ في التشهد في الصلاة. وقد سبق القول في هذه المسألة.

۲ \_ فى الدعاء، روى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: الدعاء والصلاة معلق بين السماء والأرض فلا يصعد إلى الله منه شيء حتى يصلى على النبى والله يعلى البيهة وابن عساكر عن على النبى الله على النبى الله على النبى الله على النبى الله على الله على

٣ ـ عند ذكره وسماع اسمه الشريف أو كتابته أو عند الأذان والإقامة في رأى بعضهم.

قضايا إسلامية معاصرة = ٢١١ =

- ٤ نيستخب الإكثار من ذلك في يوم الجمعة وفي ليلتها.
  - عند دخول المسجد أو الخروج منه.
- ٦ عند دخول البيوت إذا لم يجد بها أحدا. فليقل: السلام على النبى ورحمة الله وبركاته.
- له صلاة الجنازة، وهي الركن الثالث عند الشافعية من اركان صلاة الجنازة بعد التكبيرة الثانية.

٨ ـ وفي كتابة الرسائل والكتب بعد البسملة في الرسائل وتختم بها الكتب والمصنفات. روى الطبراني في الأوسط والخطيب والمستنفري والمنذري. قال النبي ﷺ (من صلى على في كتاب لم تزل الملائكة تستغفر له مادام اسمى في ذلك الكتاب) وفيه مقال أما كيفية الصلاة والتسليم عليه ﷺ. فقد روى في ذلك صيغ عديدة أفضلها الصلاة الإبراهيمية وهي:

اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم وبارك على محمد وآل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد.

وقد روى عن النبى على الصلاة بنحو ذلك فى صيغ عديدة بخلاف يسير ولا بأس بالصلاة والتسليم عليه بالصيغ والكيفيات التى وضعها العلماء والمشايخ لأن فيها خيراً كثيرا، ومن لم يستطع اداءها بهذه الكيفيات ادى الصلاة بالكيفية والأسلوب الذى يمكنه الأداء به.

وقد أخرج المحدثون: البخارى ومسلم والترمذى والطبرانى والبيهقى والحاكم وابن أبى شيبة وغيرهم أحاديث كثيرة مختلفة المراتب ترغب في الصلاة عليه عليه المراتب ترغب في الصلاة عليه المراتب ترغب في الصلاة عليه المراتب ترغب في الصلاة عليه الله عليه المقال بذكرها ويكفينا منها ما رواه مسلم عن عبدالله بن عمرو رضى الله عنهما قال:

سمعت رسول الله ﷺ يقول: إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول. وصلوا على ،فإنه من صلى على مرة واحدة، صلى الله

<sup>■</sup> ٢١٧ ₪ قضّايا إسلامية معاصرة

عليه عشرا. ثم سلوا لى الوسيلة فإنهبا منزلة فى الجنة لا تنبغى إلا لعبد من عباد الله، وارجو أن اكون أنا هو، فمن سال لى الوسيلة حلت عليه الشفاعة.

وروى البيه قى وأبو الشيخ وابن أبى شيبة عن أبى هريرة رضى الله عنه قال:

قال رسول الله ﷺ: ( من صلى على عند قبرى سمعته ومن صلى على نائيا بلغته ) .

وقد توعد رسول الله على الله عليه بالحرمان من الخير الكثير.

فقد روى مسلم والترمذى عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله على: ( رغم أنف رجل ذكرت عنده فلم يصل علي، ورغم أنف رجل دخل رمضان ثم أنسلخ قبل أن يغفر له، ورغم أنف رجل أدرك عنده أبواه الكبر فلم يدخلاه الجنة ).

وروى الترمذي وصحصه والبيهقي والنسائي عن على بن. أبى طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ:

( البخيل كل البخل الذي ذكرت عنده فلم يصل على ).

صلى الله عليه وآله وسلم

### فضائل الصلاة على النبي على

لقد أمرنا الله تعالى فى كتابه العزيز بالصلاة والتسليم على النبى على ولم يخبرنا بالأجر الذى سيوفى به عباده جزاء لهم وثوابا لهذه الصلاة مما يدل على أن الثواب عليها، ثواب عظيم وأجر كبير وفضل عميم، ولكن العلماء قد جمعوا بعض فضائل الصلاة على النبى على من خلال الأحاديث الواردة فى هذا الشأن وقد ذكر كثير من العلماء فصلا أو بابا فى كتبهم المصنفة فى هذه المسألة :

اذكر منها ما كتبه السيد احمد بن السيد زيني دحلان في

قضايا إسلامية معاصرة ₹٢١٣ ₪

كُتْبَانِهُ: تَقْرَيْبُ الْأَصُولُ لِتُسْهِيلُ الوصولُ لمعرفة الله والرسول، فيقولُ رحمه الله تعالى:

وفضائل الصلاة على النبي على كثيرة وردت بها احادث لا تحصى ويفهم من مجموعها حصول فوائد للمصلي علمه لا تحصى ، فمنها: امتثال أمر الله تعالى حيث قال: صلوا عليه، وهذه الفائدة أعظم الفوائد، وهي العبودية المحضة لأنها أشرف مقامات العبد. ومن فوائد الصلاة على النبي على موافقة العبد لربه في الصلاة عليه عليه الله وإن اختلف معنى الصلاتين، ومن فوائدها: صلاة ملائكة الله على العبد مادام يصلى عليه، ومنها صلاة رسول الله ﷺ على المصلى عليه ﷺ، ومنها أنه بحصل للمصلئي عليه عشر حسنات بواحدة وتكفير عشر سبئات ورفع عشر درجات، ومنها: عتق عشر رقاب ، ومنها: كونه ﷺ شفيعاً وشهيدا للمصلين عليه يوم القيامة، ومنها: أن الملائكة يكتبون ذلك بأقلام الذهب وصحائف الفضة ويقولون للمصلين، زيدوا زادكم الله، ومنها: كتابة براءة من النفاق وبسراءة من النار، ومنها: أن المصلى يسكنه الله مع الشهداء يوم القيامة، ومنها: إن كتفه يزاحم كتف النبي ﷺ يوم القيامة، ومنها: أنها زكاة للأعمال وكفارة، ومنها: أن الملائكة تستغفر للمصلى وتقر بها عينه، ومنها: إنه إذا مات تكون الصلاة عند قبره تستغفر له. ومنها: أن له بالصلاة الواحدة قبيراطا من الأجر كجيل احد. ومنها: أن الملائكة تبلغها النبي على فيرد على المصلى فكل صلاة المصلين تعرض عليه عليه عليه انها: أنها تكون سببا للكيل بالمكيال الأوفى من الثواب. ومنها: أنها سبب لكفاية المهمات في الدنيا والآخرة وقضاء الحاجات وكشف الكربات وغفران الذنوب، وأن من جعل صلاته كلها للنبي على كفي همه من أمر دينه ودنياه وغفر ذنبه. ومنها: أنها أفضل من عتق الرقاب، ومنها: أنها أفضل من ضرب

<sup>■</sup> ۲۱۶ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

السيف في سبيل الله. ومنها: أنها تكف الكاتبين أن يكتبوا على المصلى ذنبا. ومنها: أن المصلى يحفظ من دخول النار وجاء في بعض صيغها أن صلاة واحدة تكفر ذنوب ثمانين سنة. ومنها: أنها سبب لرضا الله وسبب لغشيان الرحمة . ومنها : أن الملائكة إذا وجدوا حلقة المصلين يصفون بهم ويفشونهم بالرحمة . ومنها: أنها معجبة للأمن من سخط الله تعالى . وسبب لثقل المبزان وللأمن من العطش يوم القيامة . ومنها : أنها تأخذ بيد من يعش على الصراط . ومنها : أن من صلى على النبي ﷺ في يوم الف مدرة لم يمت حتى يرى مقعده من الجنة وحتى تبشره الملائكة بالجنة ومنها: أنها تعدل عشرين غزوة في سبيل الله. ومنها: أنها سبب لتكثير الزوجات في الجنة ومنها: أنها تقوم مقام الصدقة لمن لم يكن عنده صدقة . ومنها أن المداومة عليها كالمداومة على العبادة طول الليل وطول النهار . ومنها أنها أحب الأعمال إلى الله تعالى وأنها زينة المجالس ونور يوم القيامة ونور على الصراط . ومنها : أنها تنفى الفقر . ومنها : أن المصلى يكون أولى الناس بالنبي ﷺ يوم القيامة وأن أكثر الناس صلاة عليه اكترهم نورا يوم القيامة . ومنها ، أن العبد إذا أكثر منها يكون أحب ما يكون إلى الله وأقربه إليه ومنها: أن المكثر منها قد لا يسأله الله يوم القيامة فيما افترض عليه . ومنها : أن من صلى عليه في كل يوم خمسين مرة صافحه النبي ﷺ يوم القيامة . ومنها: جلاء القلوب من الصدأ وطهارتها من النفاق، ومنها: أن الاكثار منها سبب لورود الحوض يوم القيامة ومنها: أنها سبب لإحابة الدعاء وسبب لنجاة المؤمن من خطئه طريق الجنة . ومنها: أنها سبب للبركة في ذات العبد وعمره وأسباب مصالحه . ومنها : دوام محبته صلى الله عنها ومضاعفتها . ومنها : أنها سبب للنصر على الاعداء . ومنها أنها سبب لمنع الغيبة من الناس وموجبة

قضايا إسلامية معاصرة ■ ٢١٥ ■

لمحبة الناس للمصلى . ومنها : نمو المال ببركتها ويلقى العبد بسببها وجوه الخير . كل هذه الفوائد جاءت بها احاديث ذكرها العلماء في كتبهم وزاد كثير من العارفين . انها تقوم مقام الشيخ في التربية . وزاد بعضهم : انها تمنع العطش مطلقا وكذا في وقت الحمى وغيرها ا . هـ .

اللهم صلى وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد وعلى ذرية سيدنا محمد صلاة ترضيك وترضيه وترضى بها عنا يا الله وتدخرها لنا يوم العرض الاكبر. والحمد لله رب العالمين.

اللهم اجعل صلاتنا وتسليماتنا عليه وسيلة إليك تغفر بها ذنبى وتشرح بها صدرى وتهدى بها نفسى وتزكى بها عقلى . وتكون لك وله رضا ولى أجرا وثوابا تشقل به ميزانى وتنير لى بها الطريق إليك يا رب العالمين .

وصلى الله تعالى وسلم على الرحمة المهداة وعلى اله وأصحابه أجمعين .

#### حكم تسييد الرسول ﷺ

إن الاتيان بلفظ « سيدنا » قبل : محمد ﷺ . بأن يقول المسلم: « اللهم صلى على سيدنا محمد » لا خلاف بين العلماء يذكر على جواز ذلك خارج الصلاة أما في الصلوات في قراءة التشهد فقد اختلف العلماء على جواز الاتيان بسيدنا .

قال الإمام السخاوي رحمه الله تعالى في القول البديم:

ذكر المجد اللغوى ما حاصله : أن كثيرا من الناس يقولون : اللهم صل على سيدنا محمد وإن في ذلك بحثا . أما في الصلاة فالظاهر : أنه لا يقال اتباعا للفظ الماثور ووقوفا عند الخبر الصحيح . وأما في غير الصلاة . فقد انكر على على من خاطبه بذلك كما في الحديث المشهور . وانكاره يحتمل أن يكون تواضعا منه إلى العديث المشهور . وإلا مشافهة أو لغير ذلك . وإلا

<sup>×</sup> ۲۱۷ = قضایا إسلامیة معاصرة

فقد صح قوله ﷺ « انا سيد ولد آدم » وقوله للحسن : « إن ابني هذا سيد » وقوله لسعد : « قوموا إلى سيدكم » وورد قول سهل ابن حنيف للنبي على الله على الله عند النسائي في عمل اليوم والليلة . وقبول ابن مستعود « اللهم صل على سيد المرسلين» وفي كل هذا دلالة واضحة ويراهين لائحة على جواز ذلك والمانع يحتاج إلى اقامة دليل سوى ما تقدم لأنه لا ينهض دليلا مع حكاية الاحتمالات المتقدمة وقد قال الاسنوى رحمه الله تعالى في المهمات: في حفظي قديما. إن الشيخ عن الدين بن عبدالسلام بناه أعنى الاتيان بسيدنا قبل محمد في التشهد على ان الافتضل هل هو سلوك الادب أو امتشال الامر . فعلى الأول: مستحب دون الثاني لقوله على: اللهم صل على محمد ثم قال الحافظ السخارى: وقول المصلين: اللهم صل على سيدنا محمد. فيه الاتيان بما أمرنا به وزيادة الاخبار بالواقع الذي هو ادب. فهو افضل من تركه فيما يظهر من الحديث السابق يعنى ما ورد عن ابن مسعود مرفوعا وموقوفا . وهو أصح « احسنوا الصلاة على نبيكم » أ . هـ .

واتفق الامامان: الشهاب الرملى والشهاب ابن حجر على: استحباب زيادة السيادة في الصلاة على النبي ﷺ في التشهد وغيره.

وقال الشيخ محمد الفاسى فى شرح دلائل الخيرات: الصحيح جواز الاتيان بلفظ: السيد والمولى ونحوهما مما يقتضى التشريف والتوقير والتعظيم فى الصلاة على سيدنا محمد على وإيثار ذلك على تركه. ويقال فى الصلاة وغيرها إلا حيث تعبد بلفظ ما روى فيقتصر على ما تعبد به أو فى الرواية فيؤتى بها على وجهها.

قال البرزلى: ولا خلاف أن كل ما يقتضى التشريف والتوقير

قضايا إسلامية معاصرة ■٢١٧ ■

والتعظيم في حقه عليه الصلاة والسلام أنه يقال بألفاظ مختلفة حتى بلغها ابن العربي مائة فأكثر .

قال ابن عطاء الله السكندرى في مفتاح الفلاح: وإياك أن تترك لفظ السيادة ففيه سر يظهر لمن لازم هذه العبادة أ. هـ.

وسئل السيوطي عن حديث: « لا تسيدوني في الصلاة ».

فاجاب: بأنه لم يرد ذلك. قال: وإنما لم يتلفظ الله بالفظ السيادة حين تعليمهم كيفية الصلاة عليه الكراهية الفخر ولهذا قال: « أنا سيد ولد آدم ولا فخر » وأما نحن فيجب علينا تعظيمه وتوقيره. ولهذا نهانا الله تعالى أن نناديه الله باسمه فقال: « لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضا ».

قال الشيخ الحطاب: الذي يظهر لى وأفعله في الصلاة وغيرها الاتيان بلفظ: السيد.

قال: والذي عليه عمل الأمة زيادة السيادة في غير الوارد. وتركها فيما ورد اتباعا الفظه وفرارا من الزيادة فيه لكونه خرج مخرج التعليم. ووقوفا عند ماجد لهم. وكذا قال سيدى احمد زروق. ثم قال الحطاب: وعلى هذا درج صاحب دلائل الخيرات رضى الله عنه فإنه أثبت اللفظ الوارد من غير زيادة سيادة. وزادها في غير الوارد لكن هذا بحسب الوضع في الخط. أما من حيث الاداء فالأولى أن لا تعرى عنها في الوارد وغيره. انتهى ملخصا من كنوز الأسرار للهاروشي وكتاب الرماح لعمر الفوتي.

قال صاحب كنوز الأسرار بعد ذكره ما تقدم عن الحطاب: وسئل شيخنا العياشى حفظه الله تعالى عن زيادة السيادة فى الصلاة على النبي فقال: السيادة عبادة، قال: قلت وهو بين. لأن المصلى إنما يقصد بصلاته تعظيمه في فلا معنى حينئذ لترك التسييد إذ هو عين التعظيم . أ . هـ في

قال ابن حجر في الدر المنضود : في زيادة سيدنا قبل محمد

<sup>■</sup> ۲۱۸ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

خلاف . فأما في الصلاة فقال المجد اللغوى الظاهر أنه لا يقال اقتصارا على الوارد وقال الاسنوى في حفظي أن الشيخ عز الدين ابن عبد السلام بناه على أن الأفضل امتثال الأمر أو سلوك الأدب فعلى الثاني يستحب أ . ه. .

قال: وهذا هـو الذي ملت إليه في شـرح الارشاد وغيره لأنه لما جاء وأبو بكر يؤم الناس فتـأخر. أمره أن يثبت مكانه فلم يمتثل ثم سـاله بعد الفراغ عن ذلك. فأبدى له أنه إنمـا فعله تأدبا لقـوله: مـا كـان ينبـغي لابن أبي قـحافـة أن يتـقـدم بين يدى رسول الله فأقره النبي على ذلك. وهذا فيه دليل أي دليل على أن سلوك الأدب أولى من امتثال الأمر إذا علم عدم الجزم بقضيته. ثم رأيت عن ابن تيميـة أنه افتى بتـركها وأطال فيـه وإن بعض الشافـعيـة والحنفية ردوا عليـه وأطالوا في التشنيـع عليه. وهو حقـيق بذلك وورد عن ابن مسعود مرفوعا وموقـوفا وهو أصح «حسنوا الصلاة على نبـيكم » وذكر الكيفية وقال فيـها على سيد المرسلين. وهو شامل للصلاة وخارجها.

وعن المحقق الجلال المحلى أنه قال: الأدب مع من ذكره وعلى المحلوب شرعا بذكر السيد ففى حديث الصحيحين « قوموا إلى سيدكم » أى سعد بن معاذ . وسيادته بالعلم والدين وقول المصلى اللهم صل على سيدنا محمد . فيه الاتيان بما أمرنا به وزيادة الاخبار بالواقع الذي هو أدب . فهو افضل من تركه فيما يظهر من الحديث السابق انتهى كلام ابن حجر .

قلت: ومما يستدل به لذلك ما حكاه في آخر الكتاب المذكور في معرض تحريم ندائه هي باسمه وكنيته عن قتادة أنه قال: أمر الله تعالى أن يهاب نبيه وأن يبجل ويعظم وأن يسيد. والحق أن تسيديه حسن في كل حال هي . أ .هـ ، النبهاني في الجواهر . وخلاصة القول: أن تسييد النبي هي في خارج الصلاة جائز

قضايا إسلامية معاصرة ٣١٩ =

ادبا وتعظيما لرسول الله هي ولا خلاف عليه . إلا ما ظهر من بعض الناس وهو شدوذ في الرأى لأنهم قد منعوا من تسييد النبى هي في خارج الصلاة استدلالا بالحديث : لا تطروني كما اطرت النصاري عيسى ابن مريم عليه السلام .

وقد رد عليهم بأن تعظيم رسول الله وتشريفه وتسييده ليس اطراء بمثل ما فعلته النصارى مع سيدنا عيسى عليه السلام. لأن ما فعلته النصارى هو ادعاء بنوته لله عز وجل . أما تسييد الرسول في فإنه لا يصل إلى هذا الحد أما تسييده في الصلاة فقال بعض العلماء ومنهم علماء الشافعية بجواز تسييده في التشهد أدبا معه في زيادة على الالتزام بالأمر وقالوا: إن هذا لا يضر بالأمر ولا بالصلاة . وهو ما وقع من سيدنا أبي بكر رضى الله عنه ومن سيدنا على رضى الله عنه في صلح الحديبية عندما طلب سهل بن عمرو مندوب أهل مكة من الرسول في أن يأمر عليا بشطب « رسول الله » من اتفاق الصلح فأمر النبي عليا بذلك . ولكن سيدنا على رفض وقال لا اشطبها وقال قالها ربنا في القرآن الكريم . فهل هذا التصرف من سيدنا على رضى الله عنه . تصرف خطأ ؟ أم أنه التزام بالادب زيادة على الأمر مثل ما فعل أبو بكر رضى الله عنه .

وبعد: إن هذا الأمر لا يستدعى ممن يدعون السلفية أن يثيروا عراكا ومشاكل بين المسلمين حتى أن بعضهم أساء الادب مع مقام رسول إله ﷺ.

وهو أمر خطير ومــؤلم . يهز المشاعر والاحــاسيس . لأنه أمر يتصل بمقام النبي عليه الصلاة والسلام .

رحم الله إسلافنا . فقد كانوا أعقل منا . فوضعوا الأمور في نصابها . فكانوا في مقام الرضا من الكريم الوهاب . رضي الله عنهم .

۲۲۰ ■ قضایا إسلامیة معاصرة

## خاتمسة

( المعالي المعالي )

## التحذيرمن القول بالتكفير

ما كنت أرغب أبدا أن اختتم هذا البحث المتشعب

الأطراف، المتناثر المسائل. بالكلام عن قضية التكفير، لأن الكلام في هذا الموضوع مقبض للنفس بموضوعات هذا البحث، وقد رزئت الامة الإسلامية في بعض ابنائها ممن سمحوا لأنفسهم أن يتحدثوا فيه بغير بضاعة. فأخطأوا كثيرا في فهم حقيقة الاسباب التي تضرج صاحبها عن دائرة الإسلام، وتوجب عليه الحكم بالكفر والخذلان، فتراهم يسارعون إلى الحكم بالكفر أو بالشرك على المسلم لمجرد المخالفة حتى لم يبق على وجه الأرض من المسلمين إلا النفر القليل، وأصبح كل أصحاب فكر وقول يرون ماعداهم قد خرجوا من الملة، وهذا منهم إثم كبير وجرم خطير، وهو إن دل على شيء فإنه يدل على سقم فكرهم وعى قولهم - أصلح الله حالهم وهداهم إلى الطريق المستقيم - فليس هذا هو الأسلوب الصحيح للقيام بواجب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

فلقد أرشدنا ربنا عز وجل إلى ذلك فقال: ﴿ ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتى هي أحسن ﴾، ﴿ فبما رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظا غليظ القلب لا نفضوا من حولك ﴾.

ونهانا رسول الله عن تكفير الناس وسوء الظن بهم ما لم

قضايا إسلامية معاصرة≡ ٢٢٢ ₪

يتأكد لنا إصرارهم على فعل وقول الكفر بعلم به واختيار له .

وأخرج أبو داود عن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول اد، ﷺ: «ثلاث من أصل الإيمان: الكف عمن قال: لا إله إلا الله لا نكفره بذنب ولا نخرجه عن الإسلام بالعمل والجهاد ماض منذ بعنى الله إلى أن يقاتل آخر أمتى الدجال لا يبطله جور جائر ولا عدل عادل، والإيمان بالأقدار».

فلا يجوز لأحد أن يكفر مسلما بذنب ارتكبه - صغيرا كان أو كبيرا - وإذا رأينا من المسلم ما ننكره. فلنظن به خيرا، ويستفسر منه أهل العلم من الفضلاء عن سبب فعله أو قوله، لأنه ربما يكون مقلدا للغير، أو متأولا، أو لم يفهم ما قرأه الفهم الصحيح لأنه يعذر بكل هذه الأسباب. إما إذا كان عارفا مضتارا مصرا على ما يقول أو ما يفعل، فليقل العلماء فيه مايرونه مناسبا إن لم يقبل نصحهم وإرشادهم أما أن يترك الأمر لمن لا يدرى ولا يعلم فهذا خطأ كبير وإثم عظيم، يجب أن ننتهى عنه، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

روى الإمام السبكي في طبقاته قال:

قال الشافعى : يا أحمد، أتقول إن تارك الصلاة مطلقاً يكفر؟ قال: نعم.

قال : إذا كان يكف فيم يسلم؟ قال: يقول: لا إله إلا الله محمد رسول الله.

قال الشافعى : فالرجل مستديم لهذا القول ولم يتركه، قال: يسلم، بأن يصلى.

قأل الشافعى: صلاة الكافر لا تصح ولا يحكم له بالإسلام بها. فسكت الإمام أحمد رحمهما الله تعالى.

ويبدو أن الإمام أحمد بن حنبل قد عدل عن رأيه هذا، فقد

<sup>■</sup> ۲۲۴ ■ قضايا إسلامية معاصرة

وردت عنه روايتان في الحكم على تارك الصلاة، إحداهما أنه يكفر والثانية: أنه يفسق ما لم يكن منكرا لمشروعيتها.

وقد روى ابن الجوزى في مناقب الإمام أحمد رضي الله عنه قوله: « ولا يكفر أحد من أهل التوحيد وإن عملوا الكبائر».

وقد أشاع بعض الزنادقة وأهل البدع ـ تدليسا على العوام ـ أن علماء أهل السنة يكفرون بالعموم وخصوا بالذكر الإمام الأشعرى رضى الله عنه، فرد عليهم الإمام القشيرى في رسالته و شكاية أهل السنة « فكان مما قال:

« وأما ما قالوه إن الأشعرى يقول بتكفير العوام فهو أيضا كندب وزور، وقصد من ينعت بذلك، تحريش الجهة والذين لا تحصيل عليه كعادة من لا تحصيل له في تقوله بما لا أصل له، وهذا أيضا من تدليسات الكرامية على العوام ومن لا تحصيل لهم، ومثل هذا هو ما يحدث بيننا الأن، والله المستعان.

وقد اتهم أيضا الشيخ محمد بن عبد الوهاب بأنه يكفر العوام فقال رحمه الله تعالى ردا على ذلك في رسالته لأهل الحرمين:

« وأما التكفير، فأنا أكفر من عرف دين الرسول، ثم بعد ما عرف، سبه ونهى الناس عنه وعاداه، وأكثر الأمة وش الحمد ليس كذلك».

وقال أيضا : « ولا أكفر أحدا من المسلمين بذنبه ولا أخرجه من دائرة الإسلام».

ويقول ابنه الشيخ عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب في رسالته التي كتبها بعد دخول الأمير مكة المكرمة في (١٢١٨هـ) جوابا لمن سأله عما يعتقدونه ويدينون به، فجاء فيها:

« فإنا نعتقد أن من فعل أنواعا من ألكبائر كقتل المسلم بغير حق، والزنا وشرب الخمر وتكرر منه ذلك، أنه لا يخرج بفعله ذلك عن دائرة الإسلام ولا يخلد به في دار الانتقام إذا مات موحدا بجميع أنواع العبادة».

قضايا إسلامية معاصرة ■ ٢٢٥ ■

هذا وكان إمام الحرمين يقول: « لو قيل لنا: فصلوا ما يقتضى التكفير من العبادات مما لا يقتضى لقلنا: هذا طمع فى غير مطمع، فإن هذا بعيد المدرك وعر المسلك يستمد من أصول التوحيد، ومن لم يحظ بنهايات الحقائق لم يتحصل من دلائل التكفير على وثائق». وقال العلامة الإمام السيد احمد مشهور الحداد: وقد انعقد الإجماع على منع تكفير احد من أهل القبلة إلا بما فيه نفى الصانع القادر جل وعلا أو شرك جلى لا يحتمل التأويل أو إنكار النبوة أو إنكار ما علم من الدين بالضرورة أو إنكار متواتر أو مجمع عليه ضرورة من الدين».

واسوق لأولئك الذين يكفرون المسلمين بارتكاب إثم أو ذنب أو مجرد مخالفة ما رواه الإمام الشعراني رحمه الله تعالى في كتابه الطبقات الكبري<sup>(۱)</sup>. قال:

وسئل سيدنا ومولانا شيخ الإسلام تقى الدين السبكى رحمه الله تعالى عن حكم تكفير غلاة المبتدعة وأهل الأهواء والمتفوهين على الذات المقدس، فقال رضى الله عنه: اعلم أيها السائل: أن كل من خاف الله عز وجل استعظم القول بالتكفير لمن قال: لا إله إلا الله محمد رسول الله، إذ التكفير أمر هائل عظيم الخطر، لأن من كفر شخصا بعينه فكأنه أخبر أن عاقبته فى الآخرة الخلود فى النار أبد الآبدين، وإنه فى الدنيا مباح الدم والمال، لا يمكن من نكاح مسلمة، ولا يجرى عليه أحكام المسلمين لا فى حياته ولا بعد مماته، والخطأ فى ترك ألف كافر أهون من الخطأ فى سفك محجمة من دم أمرىء مسلم، وفى الحديث: «لأن يخطىء الإمام محجمة من دم أمرىء مسلم، وفى الحديث: «لأن يخطىء الإمام فى العنو أحب إلى من أن يخطىء القوم – أثمة المتصوفة كابن عربى وخلافه – فى غاية الدقة والغموض لكثرة شبهها واختلاف

<sup>(</sup>۱) جـا ص ۱۲،۱۱

<sup>◄</sup> ٢٢٦ ■ قضايا إسلامية معاصرة

قرائنها، وتفاوت دواعيها، والاستقصاء في معرفة الخطأ من سائر صنوف وجوهه والاطلاع على حقائق التأويل وشرائطه في الأماكن ، ومعرفة الألفاظ المحتملة للتأويل وغير المحتملة وذلك يستدعي معرفة جميع طرق أهل اللسان من سائر قبائل العرب في حقائقها ومجازاتها واستعارتها ومعرفة دقائق التوحيد وغوامضه إلى غير ذلك مما هو متعذر جدا على أكابر علماء عصرنا، فضلا عن غيرهم، وإذا كان الإنسان يعجز عن تحرير معتقده في عبارة ، فكيف يحرر اعتقاد غيره من عبارته، فما بقى الحكم بالتكفير إلا لمن صرح بالكفر واختاره دينا وجحد الشهادتين، وخرج عن دين الإسلام جملة، وهذا نادر وقوعه، فالأدب الوقوف عن تكفير أهل الأهواء والبدع والتسليم للقوم ـ الصوفية ـ في كل شيء قالوه مما يخالف صريح النصوص. ا. هـ كلام السبكي.

ثم يقول الشعرانى: قلت: وقد أخبرنى شيخنا الشيخ أمين الدين إمام جامع الغمرى بمصر المحروسة: أن شخصا وقع فى عبارة موهمة للتكفير، فأفتى علماء مصر بتكفيره فلما أرادوا قتله، قال السلطان جقمق: هل بقى أحد من العلماء لم يحضر؟ فقالوا: نعم.. الشيخ جلال الدين المحلى شارح المنهاج ، فأرسل وراءه، فحضر. فوجد الرجل فى الحديد بين يدى السلطان. فقال الشيخ: ما لهذا. فقالوا: كفر فقال: ما مستند من أفتى بتكفيره، فبادر الشيخ صالح البلقيني وقال: قد أفتى والدى شيخ الإسلام الشيخ سراج الدين في مثل ذلك بالتكفير، فقال الشيخ جلال الدين رضى الشعنه: يا ولدى أتريد أن تقتل رجلا مسلما موحدا يحب الشورسوله، بفتوى أبيك، خلوا عنه الحديد، فجردوه، وأخذه الشيخ جلال الدين بيده وخرج، والسلطان ينظر فما تجرأ أحد يتبعه رضى الشعنه الشعنة . هـ كلام الشعراني.

حقا .. إنهم العلماء والأئمة، فلنتعلم منهم العلم والأدب والفترى، حتى لا يجرؤ احدنا على الخوض فيما ليس له فيه باع كبير.

قضايا إسلامية معاصرة ٢٢٧ ١

فهؤلاء الذين يحكمون على عصاة المؤمنين بالكفر أو بالإشراك بسبب ذنوبهم لهم الأثمون حقا.. لأنهم دخلوا ميدانا بلا سلاح، وخاضوا بحرا بلا شراع وقالوا قولا بلا دليل، فالويل لهم ثم الويل، لأنهم قد أوجبوا على غيرهم الخلود في النار حسب زعمهم وما يدرون فعل الأقدار، ولا يعرفون بماذا قضى الشتالي وقدر، فلربما يكون المتهم وليا شتعالى، ويأخذهم ربهم بذنوبهم أخذ عزيز مقتدر، لأنهم ادعوا حقا ليس لهم، وحكموا بأمر ليس من اختصاصهم لأنه أمر مجهول ومخفى عنا نحن البشر، فلا يطلع على قلوب العباد إلا رب العباد وقضية الإيمان والكفر قضية قلبية، ولم يسمح الله لنا بالتفتيش في قلوب عباده.

يا أسامةً: أقتلتُه وقد نطق بالشهادتين، فقال يا رسول الله: لقد قالها خوفا من السيف، فقال له: هلا شققت عن قلبه ( ثلاثا) وهنا يتمنى أسامة أنه لم يكن قد أسلم بعد!!

فأى عجب . اعجب من هذا الذى يروج بين شباب الإسلام ممن خدعوا فى سادتهم وكبرائهم، وهم قليل بحمد الله تعالى، ونرجو الله أن يهديهم وأن يعفو عنهم وما أروع ما روى عن أمير المؤمنين زوج الزهراء وأبى الحسنين رضى الله عنهم سيدنا على ابن أبى طالب رضى الله عنه وكرم الله وجهه .

سئل عن المخالفين له من الفرق. أكفارهم؟ قال: لا. إنهم من الكفر فروا فقيل: أمنافقون هم؟ فقال: لا. إن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلا وهؤلاء يذكرون الله كثيرا، فقيل: أي شيء هم؟

قال: قوم أصابتهم الفتنة فعموا وصموا . ا. هـ

إن بدعة التكفير مقولة الخوارج والمعتزلة والشيعة والقرامطة ومن على شاكلتهم. ولم يقل بكفر أحد من المسلمين، أحد من السلف الصالح رضى الله عنهم فهل يستجيب أبناء أمتى لقول الحق؟ والحق أحق أن يتبع وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليما كثيرا.

<sup>■</sup> ۱۲۸ تقضایا إسلامیة معاصرة

## أهم المراجع

تفسير الطبرى ـ القرطبي ـ ابن كثير ـ النسفى ـ أوضح التفاسير لابن

الخطيب ـ الرازى ـ ابن عطية

فتح البارى ـ ابن حجر العسقلاني

شرح صحيح مسلم النووى

تحفة الأحوذي ـ المباركفوري

دليل الصالحين ـ الفتوحات ـ ابن علان

شرح السنة ـ البغوى

سنن النسائى بشرح السيوطى

المستدرك \_ الحاكم

الفقه على المذاهب الأربعة .. الجزيري

بدائع الصنائع ـ الكاساني

المدونة الكيرى .. الموطأ .. الإمام مالك

الأم ـ الرسالة ـ أحكام القرآن ـ الشافعي

المحرر ـ ابن تيمية الجد

الاقناع \_ الخطيب الشربيني

المهذب ـ الشيرازي

إحياء علوم الدين ـ الغزالي

الفتاوي الكبرى \_ قاعدة جليلة \_ ابن تيمية

الطبقات الكبرى ــ الشعراني

فيض الوهاب \_ الشيخ عبد ربه سليمان

البراهين الساطعة \_ الشيخ سلامة العزامي القضاعي

الافهام والافحام \_ الشيخ محمد زكى إبراهيم

فضل وفيض - الشيخ صالح الجعفري

مفاهيم يجب أن تصحح ـ السيد محمد بن علوى المالكي

موقف آئمة السلف من التصوف والصوفية \_ عبد الحفيظ بن ملك المكى

جواهر البحار ـ شواهد الحق ـ يوسف النبهاني

رسول الله في القرآن \_ حسن الملطاوي

المدخل \_ العبدى المالكي

لسان العرب ــ ابن منظور

شفاء السقام ــ الإمام السبكي

الدر النضيد \_ الإمام الشوكاني

## الفهدس

| سفحآ | الد                                    |
|------|----------------------------------------|
|      | arla                                   |
| ٧    | لمقدمة                                 |
| 10   |                                        |
| ٣1   | لفصل الأول ( القبور والأضرحة )         |
| ٣٣   | ١ ـ بناء القبور                        |
| ٢3.  | ٢ ـ إقامة القباب                       |
|      | ٣ _ بناء المساجد والأضرحة والصلاة فيها |
|      | الفصل الثاني ( زيارة القبور والأضرحة ) |
|      | ١ ـ مشروعية الزيارة                    |
| 1.7  | ٢ _ أنواع الزيارة                      |
| ۱۰۸  | ٣ _ شب الرحال                          |
| 117  | ع _ زيارة النبي ﷺ                      |
| 140  | ه ـ آداب الزيارة                       |
| 184  | ، - تيارة أضرحة ومشاهد الصالحين        |
| 107  | الفصل الثالث ( التوسل والوسيلة )       |
| 101  | ١ _ التوسل بالأنبياء والصالحين         |
| ۱۸۰. | ٢ ـ التبرك والتوسل بآثار النبى ﷺ       |
| ۱۸۷  | ٣ ـ التوسل بأولياء الله والتبرك بهم    |

| لصفد | 11                                      |
|------|-----------------------------------------|
| ۲٠١  | ٤ ــ العلماء يجوزون التوسل              |
| ۲٠٥  | الفصل الرابع ( الصلاة على رسول الله ﷺ ) |
| ۲٠٧  | ١ ـ مشروعيتها١                          |
| ۲٠۸  | ٢ _ حكمها                               |
| 717  | ٣ ـ فضائلها                             |
| 717  | ٤ ـ حكم تسييد الرسول ﷺ                  |
| 177  | خاتمة ( تحذير ورجاء )                   |
| 222  | € التحذير من القول بالتكفير             |
| 229  | • أهم المراجع                           |
| 771  | • الفهرست                               |